
Postmodernismus, Marxismus und 
Existentialismus (Teil 4) 
Alfred Dandyk 

 

In den letzten Aufsätzen wurden zwei Denker vorgestellt, die man der Postmoderne 
zurechnet: Lacan und Foucault. Bei Lacan steht das „dezentrierte Subjekt“ im 
Vordergrund und bei Foucault der Anti-Humanismus. Insofern kann man Lacan der 
Traditionslinie Freuds zurechnen und Foucault derjenigen Nietzsches. Das „dezentrierte 
Subjekt“ zeigt sich zum Beispiel in der Differenz zwischen dem Unbewussten und dem 
Bewussten und der Anti-Humanismus in dem Unterschied zwischen dem Willen zur 
Emanzipation und dem Willen zur Macht. Beide, sowohl Lacan als auch Foucault, 
beabsichtigen, den rationalistischen Optimismus der Moderne auszuhöhlen. Die 
kulturelle Anbindung an Freud und Nietzsche offenbart, dass die Postmoderne nicht 
vom Himmel gefallen ist, sondern eine Vorgeschichte hat: sie ist als Keim in der 
Moderne enthalten. 

Das Wort „Postmoderne“ tritt besonders bei Jean-François Lyotard hervor. Im Internet 
findet man folgende Charakterisierung dieser Kulturerscheinung: 

Lyotard zufolge ist die im 18. Jahrhundert wurzelnde Aufklärung nicht 
zufälliger Umstände wegen verunglückt, sondern notwendig an den 
eigenen Illusionen zugrunde gegangen. Ihr Anspruch, das ganze Leben 
vernünftig zu organisieren, um Alle emanzipieren zu können, hat von 
Anfang an eine Bereitschaft zur Ausübung von Zwang eingeschlossen, 
die zuerst in der ›terreur‹ (der jakobinischen ›Schreckensherrschaft‹ 
1793/94), dann weit schlimmer noch in den durchrationalisierten 
Vernichtungslagern des Dritten Reichs unabweisbar geworden ist und 
den Glauben an einen vernunftgemäßen Fortschritt zu immer mehr 
Humanität längst als Trugbild durchschauen lässt: »Meine Annahme 
besteht […] darin, daß das Projekt der Moderne (die Verwirklichung der 
Universalität) nicht aufgegeben, vergessen, sondern zerstört, ›liquidiert‹ 
worden ist. […] ›Auschwitz‹ kann als ein paradigmatischer Name für die 
tragische ›Unvollendetheit‹ der Moderne genommen werden«.  
Postmoderne Terminologie - Literaturwissenschaft Online - Uni Kiel 

Die großen Erzählungen der Moderne – die „universelle Emanzipation der Menschheit“ 
und der „vernunftgemäße Fortschritt der Humanität“ – haben sich als Trugbilder 
erwiesen und sind in den Vernichtungslagern des Nationalsozialismus zerstört worden. 
An die Stelle der Moderne tritt nach Lyotard die „postmoderne Kultur“, die sich durch 
den Verzicht auf diese „großen Erzählungen“ auszeichnet.  

Der Verzicht auf die großen Erzählungen impliziert eine Kritik an der Aufklärung, die 
selbst eine große Erzählung ist. Mit der Aufklärung wird auch die Legitimierung des 

https://www.litwiss-online.uni-kiel.de/postmoderne-philosophie-und-literatur/postmodernes-denken/postmoderne-terminologie/


Wissens zu einem Problem. Denn die Aufklärung ist ein moralischer Appell, durch den 
Erwerb von Wissen die Emanzipation des Menschen zu erreichen. Wenn sich nun die 
Emanzipation des Menschen als Fata Morgana erweist, dann bricht auch eine wichtige 
Säule der Legitimität des Wissens zusammen. Infolgedessen kommt es in der 
Postmoderne in einem gewissen Sinne zu einer „Delegitimierung“ der Vernunft, die den 
Kern der Moderne bildet: 

In der gegenwärtigen Gesellschaft und Kultur, also der postindustriellen 
Gesellschaft, der postmodernen Kultur, stellt sich die Frage der 
Legitimierung des Wissens in anderer Weise. Die große Erzählung hat 
ihre Glaubwürdigkeit verloren, welche Weise der Vereinheitlichung ihr 
auch immer zugeordnet wird: Spekulative Erzählung und Erzählung der 
Emanzipation. Man kann in diesem Niedergang der Erzählungen eine 
Wirkung des Aufschwungs der Techniken und Technologien seit dem 
zweiten Weltkrieg sehen, der das Schwergewicht auf die Mittel der 
Handlung als auf ihre Zwecke verlegt hat; oder auch jene der 
Wiederentfaltung des liberalen, fortgeschrittenen Kapitalismus, der 
nach seinem Rückzug unter dem Schutz des Keynesianismus während 
der Jahre 1930-1960, vorgerückt ist, die kommunistische Alternative 
beseitigt und den individuellen Besitz an Gütern und Dienstleistungen 
aufgewertet hat.  (Jean-François Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 
99) 

Demnach unterscheidet Lyotard zwischen zwei Arten der großen Erzählung: die 
„spekulative Erzählung“ und die „Erzählung der Emanzipation“. In beiden Erzählungen 
geht es um die Totalisierung der Geschichte der Menschheit. Indem Lyotard jede Art der 
großen Erzählung zurückweist, entpuppt er sich auch als Gegner der Vorstellung, die 
Geschichte strebe einem Ziel entgegen, das am Ende die gesamte Geschichte 
vereinheitlichen und ihr einen Sinn verleihen könnte. Diese Art des Denkens ist für 
Lyotard nicht nur illusorisch, sondern auch gefährlich, weil sie utopische Projekte 
präferiert und katastrophale Resultate generiert. Es soll nun versucht werden, die 
„spekulative Erzählung“ und die „Erzählung der Emanzipation“ etwas genauer zu 
erläutern. 

Die „spekulative Erzählung“ zeichnet sich durch eine bestimmte Festlegung des 
Subjekts der Geschichte aus. Es handelt sich um ein superhumanes Subjekt, zum 
Beispiel um Gott im Sinne des Christentums oder um den Weltgeist im Sinne Hegels. 
Man spricht bei Hegel auch von einer „spekulativen Philosophie“. Zur näheren 
Bestimmung dieser „spekulativen Philosophie“ kann man sich der Lektüre von Hegels 
„Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften“ widmen. Der folgende Text gibt 
einen kurzen Ausschnitt aus diesem Werk Hegels wieder: 

Die absolute Idee ist zunächst die Einheit der theoretischen und der 
praktischen Idee und damit zugleich die Einheit der Idee des Lebens und 
der Idee des Erkennens. Im Erkennen hatten wir die Idee in der Gestalt 
der Differenz, und der Prozess des Erkennens hat sich uns als die 



Überwindung dieser Differenz und als die Wiederherstellung jener 
Einheit ergeben, welche als solche und in ihrer Unmittelbarkeit zunächst 
die Idee des Lebens ist…(Hegel, Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften, S. 388) 

Das „Subjekt der Geschichte“ ist demnach die „absolute Idee“. Dieses Subjekt 
unterliegt allerdings einer Entwicklungsgeschichte, im Gegensatz etwa zum Gott der 
Christen, der in ewiger Vollkommenheit in sich selbst ruht. Wie Hegel schreibt, ist die 
„absolute Idee“ anfangs eine Einheit der „theoretischen und der praktischen Idee“, 
wobei er die theoretische Idee die „Idee des Erkennens“ und die praktische Idee die 
„Idee des Lebens“ nennt. Wichtig ist, dass im Anfangsstadium der Entwicklung diese 
beiden Aspekte der absoluten Idee eine Einheit bilden, also in undifferenzierter Weise 
vorliegen. Der Mangel dieser anfänglichen „absoluten Idee“ ist das Fehlen an 
Selbstbewusstsein. 

In der Folge der dialektischen Entwicklung differenzieren sich die Idee des Lebens und 
die Idee des Erkennens, so dass die ursprüngliche Identität der beiden Aspekte des 
Geistes sich in eine Nicht-Identität verwandelt, wobei sich die Idee des Erkennens nun 
als Spannungsverhältnis zwischen Leben und Erkennen offenbart. Der weiter 
ablaufende historische Prozess des Erkennens tritt im Verlauf der Zeit als Überwindung 
dieser Differenz und am Ende als Wiederherstellung der Einheit von Leben und Erkennen 
hervor. 

Der Mensch fungiert im Verlauf dieses dialektischen Prozesses als Vehikel des Geistes, 
ist also nicht souverän, sondern abhängig. Der eigentliche Zweck des historischen 
Prozesses ist, dass der Weltgeist zu sich selbst findet, sich also seiner selbst bewusst 
wird, was sich für den Menschen als das „Reich der Freiheit“ äußert. 

Der Protagonist dieser Art der großen Erzählung ist also nicht der einzelne Mensch, auch 
nicht die Gesellschaft oder der Staat, sondern der Geist, um dessen Selbstfindung sich 
alles dreht. Allerdings partizipiert die Menschheit an der Entwicklung des 
Selbstbewusstseins des Geistes, indem sie sich parallel mit ihm zum Reich der Freiheit 
empor arbeitet. Die „spekulative Erzählung“ ist insofern eine „philosophische 
Erzählung“. 

Lyotard versteht diese große Erzählung der spekulativen Philosophie als ein Sprachspiel 
im Sinne Wittgensteins, wie überhaupt festzustellen ist, dass die gesamte Methode 
seiner Untersuchung zum „postmodernen Wissen“ auf Wittgensteins „Theorie der 
Sprachspiele“ beruht, jedenfalls nach dem Selbstverständnis Lyotards. Hinsichtlich des 
Begriffs des Sprachspiels sagt eine KI: 

Zentraler Gedanke für Wittgensteins Sprachspiel-Begriff ist, dass jede 
sprachliche Äußerung in einer menschlichen Praxis beheimatet ist. Nur 
innerhalb dieser (zum großen Teil nichtsprachlichen) Praxis ergeben die 
vielen Sprachspiele Sinn. (KI) 

Zentral für den Begriff des Sprachspiels ist demnach die enge Verschränkung von 
Sprache und menschlicher Praxis. Hegels Theorie des Weltgeistes müsste demnach aus 



seiner Lebenspraxis, seiner Kindheit, seines Bildungsganges, seiner individuellen 
Entwicklung und des allgemeinen Zeitgeistes verstanden werden. Da diese Feststellung 
problematisch ist, stellt sich die Frage, inwiefern es sich bei wissenschaftlichen und 
philosophischen Theorien überhaupt um Sprachspiele im Sinne Wittgensteins handelt. 

Wittgenstein sagt, dass eine Aussage und deren Wahrheitswert nur innerhalb eines 
Sprachspiels bestimmt werden kann. Das Sprachspiel selbst könnte demgemäß nicht 
beurteilt werden. Es gibt allerdings auch die Möglichkeit, mehrere Sprachspiele mittels 
einer „Metatheorie“ zu umfassen und auf diese Weise erkenntnistheoretisch und 
wahrheitstheoretisch zu beurteilen. So gesehen wäre Hegels „spekulative Erzählung“ 
eine Metatheorie aller historisch auftretenden Sprachspiele. 

Im Kontext des „postmodernen Wissens“ ist das Sprachspiel der „spekulativen 
Philosophie“ hinsichtlich seiner Legitimität offensichtlich fragwürdig. Wie legitimiert 
Hegel seine spekulative Philosophie? Er legitimiert sie, indem er die Mängel der 
Vorläufer-Philosophien aufzeigt, insbesondere die Mängel des Empirismus und der 
kritischen Philosophie Kants.  

Zentral ist dabei ein Gedanke Hegels, welcher lautet: „Die Wahrheit ist das Ganze“. 
Damit richtet er sich zum Beispiel gegen die „Kritik der reinen Vernunft“ Kants, in der 
zwischen der Untersuchung des Erkenntnis-Apparates und dem eigentlichen 
Erkenntnisgeschäft unterschieden wird.  

Nach Kant soll man zunächst den Erkenntnis-Apparat erforschen und erst nach diesem 
Apparate-Check mit dem eigentlichen Geschäft beginnen. Dem widerspricht Hegel, 
indem er sagt „Die Wahrheit ist das Ganze“, also auch das Ganze aus Werkzeug der 
Erkenntnis und Gegenstand der Erkenntnis. Nach Hegel entwickelt sich der Erkenntnis-
Apparat parallel zum Objekt der Erkenntnis und nur das Ganze aus Werkzeug und Objekt 
kann „Wahrheit“ für sich beanspruchen. Daraus folgt insbesondere, dass die 
historischen Stationen des Geistes ihren Wahrheitswert nur im Verhältnis zur Wahrheit 
des Ganzen erhalten. Sie sind also für sich betrachtet in einem absoluten Sinne weder 
wahr noch falsch, sondern sind als Elemente einer vorwärtstreibenden Dialektik zu 
betrachten, deren Wahrheit im Resultat zu erkennen ist, in dem zu sich selbst 
gekommenen Geist. 

Mit der Legitimierung des Sprachspiels „spekulative Philosophie“ taucht sofort die 
Delegitimierung des Sprachspiels „Kritik der reinen Vernunft“ auf, so dass ein wichtiges 
Merkmal des postmodernen Wissens sichtbar wird: die Dialektik von Legitimierung und 
Delegitimierung. Die Legitimierung eines bestimmten Sprachspiels ist oftmals die 
Delegitimierung eines anderen, so dass der Begriff der Wahrheit in diesem Kontext 
erneut zum Problem wird.  

Auf der anderen Seite lässt die Delegitimierung des „spekulativen Sprachspiels“ nicht 
lange auf sich warten. Karl Marx stellt sie vom Kopf auf die Füße und versucht auf diese 
Weise, die dialektische Struktur der Entwicklungsgeschichte zu bewahren und 
gleichzeitig den Geist im Sinne Hegels zu eliminieren. Die dadurch entstehende 
Problematik ist offensichtlich. Was bleibt von der Dialektik, wenn es keinen Geist gibt? 



Insgesamt zeigt sich im Zusammenhang von Marx, Nietzsche und Comte eine 
grundsätzliche Abneigung gegen die „spekulative Erzählung“ Hegels. Marxismus, 
Nihilismus und Positivismus untergraben sein System. Die Rede vom „Tod Gottes“ 
macht die Runde. Die damit einhergehende Delegitimierung des spekulativen Wissens 
entspricht der Dämmerung eines neuen Zeitgeistes. 

Als zweites Beispiel erwähnt Lyotard die „Erzählung von der Emanzipation“. Hierbei 
handelt es sich weniger um eine Theorie des Wissens, sondern eher um eine der 
Gerechtigkeit. Anstelle einer „philosophischen Erzählung“ hat man es hier mit einer 
„politischen Erzählung“ zu tun. So kann man die Aufklärung auch als eine solche 
„Erzählung von der Emanzipation“ auffassen. „Habe Mut, dich deines eigenen 
Verstandes zu bedienen“, fordert Kant. Eine andere Formulierung lautet: „Aufklärung ist 
der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit.“ 

Die Aufklärung wird gerne mit der Moderne in Verbindung gebracht. Eine KI schreibt 
dazu: 

„Die Moderne erzählt sich selbst gern als Geschichte der Emanzipation: 

• Von Aberglauben 
• Von Autorität 
• Von Tradition 
• Von Naturzwängen.“ 

Offensichtlich handelt es sich bei dieser Erzählung um eine Befreiungsbewegung mit 
dem Ziel, die Ketten, an denen der Einzelne gefesselt ist, zu sprengen.  Von 
herausragender Bedeutung innerhalb dieser Erzählungen ist die Theorie des 
Klassenkampfes der Kommunisten. Im „Manifest der Kommunistischen Partei“ findet 
man folgende Formulierungen: 

Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Geschichte von 
Klassenkämpfen. Freier und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und 
Leibeigner, Zunftbürger und Gesell, kurz, Unterdrücker und Unterdrückte 
standen in stetem Gegensatz zueinander, führten einen 
unterunterbrochenen, bald versteckten, bald offenen Kampf, der 
jedesmal mit einer revolutionären Umgestaltung der ganzen 
Gesellschaft endete oder mit dem gemeinsamen Untergang der 
kämpfenden Klassen… 

Die Kommunisten verschmähen es, ihre Ansichten und Absichten zu 
verheimlichen. Sie erklären es offen, dass ihre Zwecke nur erreicht 
werden können durch den gewaltsamen Umsturz aller bisherigen 
Gesellschaftsordnung. Mögen die herrschenden Klassen vor einer 
kommunistischen Revolution zittern. Die Proletarier haben nichts zu 
verlieren als ihre Ketten. Sie haben eine Welt zu gewinnen. (Manifest der 
Kommunistischen Partei) 



Durch Übernahme und Abwandlung der „spekulativen Erzählung“ Hegels 
transformieren die Kommunisten die Philosophie des Weltgeistes in einen Historischen 
Materialismus des Klassenkampfes, mit der teleologischen Struktur eines vorgegebenen 
Omega-Punktes: dem Reich der Freiheit. Die philosophische Erzählung Hegels 
verwandelt sich so in eine politische Erzählung der Kommunisten. Das Ziel ist von 
vornherein die Emanzipation der Menschheit. Der Protagonist der Bewegung ist das 
Proletariat. Moral und Wissen befinden sich hier in einer unentwirrbaren Verschränkung. 

Während der Protagonist der „spekulativen Erzählung“ eindeutig definiert und als 
„absoluter Geist“ identifiziert wird, ist der Hauptdarsteller in der „Erzählung der 
Emanzipation“ nicht eindeutig bestimmt. Es kann sich um ein menschliches 
Individuum, um eine Gruppe von Individuen, um einen Staat, um das Volk oder um 
irgendein anderes Subjekt der Geschichte handeln, dessen Emanzipation verlangt wird. 

Die „Erzählung von der Emanzipation“ ist demnach ein moralischer Appell und richtet 
sich gegen Verhältnisse, in denen der Mensch daran gehindert wird, seine ihm eigenen 
Anlagen zu leben. Sie ist gleichzeitig ein Kampf gegen Verhältnisse, in denen es 
Unterdrücker und Unterdrückte gibt. 

Der entscheidende Punkt im Kontext der Postmoderne ist die Frage nach der 
Universalität der Emanzipation. Angestrebt wird die Emanzipation aller Menschen; ein 
„numerus clausus“ widerspricht dem Geist der Emanzipation im Sinne der Aufklärung. 
Infolgedessen kommt es zu einer Kritik am Imperialismus und am Kolonialismus des 
Westens, der die kolonisierten Völker von der angeblich „universellen Emanzipation“ 
ausschließt. Zur Diskussion steht hier die Widersprüchlichkeit des westlich orientierten 
Humanisten, der sich selbst als Humanist versteht und gleichzeitig als Sklavenhalter 
seinen Vorteil sucht. Ein gutes Beispiel dafür ist Thomas Jefferson. Eine KI schreibt: 

Jefferson war Mitverfasser der Unabhängigkeitserklärung, in der er 
schrieb, dass „alle Menschen gleich geschaffen“ seien – gleichzeitig war 
er selbst ein bedeutender Sklavenhalter. 

Thomas Jefferson besaß während seines gesamten 
Erwachsenenlebens zahlreiche versklavte Menschen und profitierte 
wirtschaftlich direkt von ihrer Arbeit. Er hielt über 600 Personen in 
lebenslanger Sklaverei, darunter auch die Familie Hemings, mit der er 
nachweislich Kinder hatte. (KI) 

Noch schwerwiegender als die Widersprüchlichkeit der praktizierten universellen 
Emanzipation mit einem „numerus clausus“ im Kleingedruckten ist die Gefahr des 
Versuchs ihrer radikalen Realisierung. Ebenso wie die „spekulative Erzählung“ zielt auch 
die universelle Emanzipation auf die Totalität der Menschheit. Letzten Endes soll sich 
diese unter dem Slogan „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“ vereinen. Das eigentliche 
Problem ist nicht die Idee selbst, sondern deren Realisierung. Die Erfahrung zeigt, so 
lautet der Kern der Delegitimierung dieser Idee, dass ihre Verwirklichung zur 
Schreckensherrschaft totalitärer Systeme führt.  



Das rationale Argument der Denker der Postmoderne gegen den Rationalismus der 
Moderne lautet, dass dieser sich rational delegitimieren lässt. Die konsequent 
durchgeführte absolute Rationalität scheint selbst eine paradoxale oder sogar 
irrationale Struktur zu offenbaren. 

Eine weitere paradoxe Struktur der Rationalität der Moderne zeigt sich auch in der Arbeit 
von Horkheimer und Adorno, die unter dem Titel „Dialektik der Aufklärung“ berühmt 
geworden ist. Eine KI fasst die Kernidee dieses Werkes folgendermaßen zusammen: 

Aufklärung, verstanden als Projekt der Vernunft, Emanzipation und 
Befreiung von Mythen, schlägt dialektisch in ihr Gegenteil um: Sie 
produziert neue Formen von Herrschaft, Mythos, Unfreiheit und 
Barbarei. (KI) 

Kurz formuliert: „Das Projekt, die Welt durch Vernunft zu befreien, erzeugt selbst neue 
Unfreiheit.“ (KI) 

Die KI führt drei Beispiele dieser Art einer paradoxen dialektischen Bewegung an: 

• Die instrumentelle Vernunft, die Natur beherrschen will, wird zur Herrschaft über 
Menschen 

• Der Mythos, den die Aufklärung überwinden wollte, kehrt als „Mythos der 
Rationalität“ zurück 

• Fortschritt führt nicht automatisch zu Humanität, sondern kann in Totalitarismus 
und Massenkultur münden 

Festzuhalten ist, dass die postmoderne Bewegung die „großen Erzählungen“ 
zurückweist, von denen die „spekulative Erzählung“ Hegels und die „Erzählung von der 
Emanzipation“ zwei wichtige Beispiele sind. Was bleibt sind die „kleinen Erzählungen“. 
Der folgende Text liefert eine Zusammenfassung dessen, was man nach Lyotard unter 
dem Begriff der „Postmoderne“ verstehen sollte: 

Entscheiden wir hier, dass die Daten des Problems der Legitimierung des 
Wissens heute für unser Vorhaben genügend geklärt sind. Der Rekurs auf 
die großen Erzählungen ist ausgeschlossen; man kann sich also für die 
Gültigkeit des postmodernen wissenschaftlichen Diskurses weder auf 
die Dialektik des Geistes noch auf die Emanzipation der Menschheit 
berufen. 

Man hat aber soeben gesehen, dass die „kleine Erzählung“ die Form par 
excellence der imaginären Erfindung bleibt, vor allem in der 
Wissenschaft. Andererseits scheint auch das Prinzip Konsens als 
Gültigkeitskriterium ungenügend. Entweder ist er die durch den Dialog 
erzielte Übereinstimmung von Menschen als erkennende Intelligenzen 
und freie Willen. In dieser Form findet man es bei Habermas 
ausgearbeitet. Diese Konzeption beruht aber auf der Gültigkeit der 
Emanzipationserzählung. Oder der Konsens wird vom System als eine 
seiner Komponenten zum Zweck der Aufrechterhaltung und 



Verbesserung seiner Performanzen manipuliert. Er wird, im Sinne von 
Luhmann, zum Gegenstand administrativer Verfahren. Er gilt also nur als 
Mittel für das wahrhafte Ziel, welches das System legitimiert: die Macht. 
(Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 143) 

Die Struktur des postmodernen Wissens wird damit klarer. Die großen Erzählungen 
werden ausgeschlossen und die kleinen Erzählungen werden integriert. Was aber 
legitimiert die kleinen Erzählungen? Zwei Vorschläge werden untersucht: der Konsens 
im Sinne von Habermas und der Konsens im Sinne von Luhmann. Beide Vorschläge 
werden zurückgewiesen. Der Konsens im Sinne von Habermas, weil er die Emanzipation 
der Menschheit voraussetzt und der Konsens im Sinne von Luhmann, weil er nicht das 
Wissen selbst, sondern die Macht des Systems legitimiert. 

Habermas argumentiert auf der Basis eines „herrschaftsfreien Diskurses“, dessen Telos 
der rationale Konsens ist. Er setzt demnach einen Vernunftbegriff voraus, der für den 
Fall, dass die Voraussetzungen des herrschaftsfreien Diskurses erfüllt sind, zum 
Konsens der Diskursteilnehmer führen wird.  

Dieser Konsensbegriff kann nicht zur Legitimierung des postmodernen Wissens dienen, 
weil er die Emanzipation der Menschheit voraussetzt, was für die Denker der 
Postmoderne gerade nicht erfüllt ist und auch nicht erfüllt werden kann oder erfüllt 
werden sollte. Sobald aber zum Beispiel eine „universelle Emanzipation mit 
eingebautem numerus clausus“ vorliegt, ist ein herrschaftsfreier Diskurs nicht mehr 
möglich. Das postmoderne Wissen kann also nicht mittels dieses Konsensbegriffes 
legitimiert werden. 

Luhmann geht von dem Begriff „funktionaler Systeme“ aus, für deren operative 
Geschlossenheit der Konsens weder nötig noch realistisch ist. Er ist zwar möglich, aber 
eher zufällig oder das Ergebnis einer Manipulation. Während Habermas Theorie des 
Konsens eher eine normative Theorie der Verständigung ist, handelt es sich bei 
Luhmann um eine deskriptive Theorie der Komplexität. (KI) Während für Habermas der 
Konsens das Ziel des herrschaftsfreien Diskurses, also ein normatives Ideal, ist, handelt 
es sich bei Luhmann um ein empirisch seltenes Ereignis, das weder notwendig noch 
besonders wünschenswert ist. 

Der Konsens im Sinne Luhmanns kann allerdings für eine bestimmte Gruppe innerhalb 
der Gesellschaft wünschenswert sein und sich damit in das Ziel einer Manipulation 
verwandeln. In diesem Fall dient es nicht der Legitimierung des Wissens, sondern der 
Rechtfertigung der Macht dieser speziellen Gruppe.  

Was also kann zur Legitimierung des postmodernen Wissens, das heißt der kleinen 
Erzählungen, dienen? Vielleicht sollte man sich zunächst noch einmal den Unterschied 
zwischen einer großen und einer kleinen Erzählung bei Lyotard klar machen. Eine KI 
erstellt zu dieser Frage folgende Tabelle: 

• Große Erzählung: 
• Universal 
• Totalisierend 



• Heilsgeschichte 
• Legitimation durch Wahrheit 
• Einheitliches Wissenssystem 
• Machtzentriert 

 
• Kleine Erzählung: 
• Lokal 
• Partikulär 
• Situativ 
• Ohne Gesamtziel 
• Legitimation durch Funktion und Performanz 
• Pluralität von Sprachspielen 
• Machtkritisch 
• Dezentral 

Das Problem ist nun die Legitimierung dieser kleinen Erzählungen, also des 
postmodernen Wissens. Lyotard stößt dabei auf den Begriff der „Paralogie“. Unter einem 
„Paralogismus“ versteht man normalerweise einen logischen oder dialektischen 
Fehlschluss. In diesem Sinne ist der Paralogismus eindeutig negativ konnotiert. Bei Kant 
wird die Sache komplizierter. Er unterscheidet zwischen einem „logischen 
Paralogismus“, was der „Falschheit eines Vernunftschlusses der Form nach“ 
(Mittelstraß, Enzyklopädie) entspricht und einem „transzendentalen Paralogismus“, der 
zwar ein dialektischer Fehlschluss ist, aber dennoch in der „Natur der 
Menschenvernunft“ (Mittelstraß) liegt. Diese „transzendentalen Paralogismen“ machen 
für Kant den „dialektischen Schein der Metaphysik“ aus. Zum Beispiel handelt es sich 
bei den sogenannten Gottesbeweisen für Kant um transzendentale Paralogismen. 

Für Lyotard ist eine Paralogie kein Fehlschluss irgendeiner Art. Es handelt sich dabei 
nicht um einen Regelbruch durch Fehlleistung des Verstandes, sondern um eine 
Regelinnovation durch Kreativität des Verstandes. Eine KI schreibt: 

Die Erzeugung neuer, unerwarteter Regeln des Denkens und Sprechens, 
die nicht aus bestehenden Regeln ableitbar sind. (KI) 

Es geht bei Lyotards „Paralogie“ demnach um die Erfindung neuer Regeln, neuer 
Methoden, neuer Sprachspiele zum Zweck der Entdeckung neuer Sachverhalte und der 
daraus entstehenden „kleinen Erzählung“. Dahinter steckt die Auffassung, dass der 
Fortschritt des Wissens nicht durch die Optimierung bestehender Regeln, sondern 
durch die Erfindung neuer Sprachspiele entsteht. Der Konsens blockiert innovative 
Regeln, verhindert die Erfindung neuer Sprachspiele und steht damit dem Fortschritt im 
Wege. Demgegenüber erzeugt die „Paralogie“ den Dissens, eröffnet neue Perspektiven 
und kämpft für die Offenheit des Denkens. 

In dieser Aufsatzreihe wurden bisher drei Philosophen der Postmoderne vorgestellt: 
Jacques Lacan, Michel Foucault und Jean-François Lyotard. Jeder dieser Philosophen 
stellt einen bestimmten Aspekt der Postmoderne in den Vordergrund: 



Lacan: Das dezentrierte Subjekt 

Foucault: Der Anti-Humanismus 

Lyotard: Der Verzicht auf die große Erzählung 

Im nächsten Aufsatz soll versucht werden, die genannten Aspekte mit dem Marxismus 
und dem Existentialismus zu verbinden und etwaige Affinitäten und Differenzen zu 
beleuchten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 


