Postmodernismus, Marxismus und
Existentialismus (Teil 3)

Alfred Dandyk

Im letzten Aufsatz wurde festgestellt, dass Strukturalismus und Postmodernismus zum
Teil gegen die Philosophie Sartres gerichtet sind. Im Kern geht es darum, die Rolle des
Subjekts zu verneinen oder zumindest zu marginalisieren. In diesem Zusammenhang
wurde Lacan erwahnt, der von der ,Dezentrierung des Subjekts® spricht und damit eine
Minimalisierung der Rolle des Subjekts im Rahmen der menschlichen Realitat impliziert.
Sartre erkennt zwar die ,Dezentrierung des Subjekts® an, bestatigt aber dennoch den
Begriff der Transzendenz, wonach der Mensch fahig ist, das Vorgegebene mittels eines
Selbst- und Weltentwurfes zu Uberschreiten und sich und die Welt neu zu erfinden. Kurz:
Das Zentrum des existentialistischen Humanismus, die Fahigkeit des Menschen zur
Sinnstiftung, wird durch die ,,Dezentrierung des Subjekts® nicht tangiert. Damit ist
Sartres Gegenposition auch eine Stellungnahme flr den authentischen Marxismus, der
im Sinne Sartres eine Art des Humanismus auf der Basis des Historischen
Materialismus ist.

Wahrend das Verhaltnis zwischen Lacan und Sartre ambivalent genannt werden muss,
ist die Positionierung Foucaults zu Sartre deutlich antagonistisch. Es handelt sich vor
allem um die Opposition zwischen Sartres Humanismus und Foucaults Anti-
Humanismus, die philosophie-historisch als ein Stellvertreter-Krieg zwischen Marx und
Nietzsche gedeutet werden kann. Das marxistische Prinzip lautet, alle Verhaltnisse zu
bekampfen, in denen Menschen unterdrickt oder verachtet werden. Fur Nietzsche und
Foucault steckt hinter jeder politischen Bewegung, ob humanistisch oder nicht, der
Wille zur Macht, so dass sich letzten Endes an den Unterdriuckungsverhaltnissen nichts
andern wird. Wahrend die Richtung der politischen Utopie bei Marx und Sartre relativ
klar ist - sie zielt auf den humanistischen Sozialismus - ist bei Nietzsche und Foucault
unklar, wohin die Reise gehen soll. Hier sollen einige Argumente Foucaults gegen den
Humanismus etwas genauer betrachtet werden.

Foucault identifiziert korrekterweise die ,,Sinnstiftung” durch den Menschen als das
entscheidende Element in Sartres Existentialismus. Foucault weist darauf hin, dass das
Wort ,,Sinn“ bei Sartre zweideutig ist. Demnach ist der ,,Sinn“ bei Sartre — in der Deutung
Foucaults — gleichzeitig einerseits eine Art der Selbstbestimmung und andererseits das
Resultat einer Entschlusselung der Situation. Der Mensch ist demnach zugleich Deuter
und Programmierer des Sinns. Die Sinnstiftung bleibt somit stets in der Schwebe. Es ist
nie eindeutig klar, ob es sich um eine ,,creatio ex nihilo“ oder um das unvermeidbare
Resultat eines Prozesses handelt.

Sartres Position kommt gut in der Formel zum Ausdruck, dass der Mensch etwas aus
dem machen kann, was aus ihm gemacht worden ist. Insofern ist die Zeitlichkeit als



ekstatische Einheit der drei Zeitdimensionen entscheidend. So sehr man auch durch
das bestimmtist, was aus einem gemacht worden ist, die Zukunft ist dennoch offen; sie
offnet den Spielraum des Imaginaren, das entworfen und dann allerdings auch realisiert
werden muss. Der Unterschied zwischen Foucault und Sartre liegt in der Bewertung
dieses Spielraumes: Foucault haltihn fur marginal, fir Sartre ist er das Zentrum seines
Humanismus. Dieser Spielraum ist, was er ,,Freiheit” nennt.

Foucault l6st diesen Schwebezustand zwischen Selbstbestimmung und Prozess-
Wirkung auf, indem er zwischen Oberfldchenwirkung und Tiefenwirkung unterscheidet.
Die Selbstbestimmung des Subjekts im Sinne Sartres ist nicht falsch, aber sie ist nur ein
Oberflachenphdnomen, so wie der Schaum auf der Ozeanwelle nur ein oberflachliches
Spiegelbild von Vorgangen ist, die sich in den Tiefen des Ozeans abspielen.
Entscheidend flr diese Einsichten waren bei Foucault nach eigenem Bekunden die
Arbeiten von Lévi-Strauss und Lacan:

DerBruch vollzog sich, als Lévi-Strauss fur die Gesellschaften und Lacan
fur das Unbewusste zeigten, dass der ,,Sinn“ vermutlich nichts als eine
Art Oberflachenwirkung, eine Spiegelung, ein Schaum sei; dass das, was
uns im Tiefsten durchdringt, was vor uns da ist, was uns in der Zeit und
im Raum hélt, eben das System ist. (Foucault; in Glunther Schiwy, Der
franzésische Strukturalismus, S. 204)

Die Freiheit des Menschen ist demnach fur Foucault nur ein Oberflachenphdnomen,
wahrend in den Tiefen der menschlichen Existenz das ,,System® herrscht. Das Wort
»oystem®ist hier synonym mit dem Wort ,,Struktur®,

Man kann sich als Beispiel fur dieses ,,.System“ den genetischen Code vorstellen: Man
glaubt an seine freie Selbstbestimmung, was auf einer bestimmten Ebene auch richtig
und im Sinne der Praxis fast unvermeidbar ist, aber in Wirklichkeit, das hei3t auf einer

fundamentaleren Ebene, ist es der genetische Code, der einen determiniert. Foucault

fasst diese Einsicht folgendermaBen zusammen:

Vor jeder menschlichen Existenz, vor jedem menschlichen Denken,
gdbe es demnach schon ein Wissen, ein System, das wir
wiederentdecken. (ebd., S. 204)

Man hat es also nach Foucault in Wirklichkeit mit einem ,anonymen System ohne
Subjekt” zu tun. Im 17. Jahrhundert hat man den Menschen an die Stelle Gottes gesetzt,
so Foucault. Das leitete die Moderne ein. Nun ist diese Phase vorbei. Man setzt jetzt das
»anonyme Denken, die Erkenntnis ohne Subjekt, Theoretisches ohne Identitat”
[Foucault] an die Stelle des Menschen. Das ist die Postmoderne.

Man kann auch sagen, dass die Moderne eine Antwort auf die durch den ,,Tod Gottes“
auftauchende ,Transzendentale Obdachlosigkeit“ des Menschen war. Diese Art der
»Obdachlosigkeit“ wurde im Verlauf der Moderne durch einen ,transzendentalen
Narzissmus“ ersetzt, indem man das ,,Subjekt” erfand. Nun ist der ,,Tod des Subjekts® zu
konstatieren und man begriBt das Zeitalter der anonymen Strukturen. (siehe: Paul
Geyer, Die Entdeckung des modernen Subjekts, S. 10)



Somit tritt an die Stelle der Freiheit das anonyme Denken:

Man denkt innerhalb eines anonymen und zwingenden
Gedankensystems, namlich dem einer Epoche und Sprache. Dieses
Denken und diese Sprache haben ihre eigenen Gesetze der
Umwandlung. Die Aufgabe der heutigen Philosophie und aller
theoretischen Disziplinen, die ich ihnen aufgezahlt habe, besteht darin,
dieses Denken vor dem Denken, dieses System vor jeglichem System
wieder zutage zu férdern. Aus ihm taucht unser ,,freies“ Denken empor
und leuchtet fuir einen Augenblick auf...(ebd., S. 205)

Der Humanismus ist fur Foucault an den ,transzendentalen Narzissmus“ des
erfundenen Subjekts gebunden und so ist nachvollziehbar, dass Foucaults Kampf gegen
das Subjekt auch ein Kampf gegen den Humanismus ist:

Das am meisten belastende Erbe, das uns aus dem 19. Jahrhundert
zufallt — und es ist héchste Zeit uns dessen zu entledigen -, ist der
Humanismus...(Foucault; in Gunther Schiwy, Der franzésische
Strukturalismus, S. 205)

Der Humanismus ist ein Verfahren gewesen, das mit Begriffen wie Moral,
Wert und Vers6hnung Probleme [Gste, die zu [6sen man Uberhaupt nicht
imstande watr...Ich glaube, dass man sagen kann: Der Humanismus gibt
vor, Probleme zu l6sen, die er sich nicht stellen darf! (ebd.)

Um welche unlosbaren Probleme handelt es sich?

Nun, die Beziehungen des Menschen zur Welt, das Problem der Realitéat,
das Problem des ktinstlerischen Schaffens, des Gliicks und all die
Zwangsvorstellungen, die es in keiner Weise verdienen, theoretische
Probleme zu sein...Unser System beschaftigt sich damit (berhaupt
nicht. Im Augenblick ist es unsere Aufgabe, uns endglltig vom
Humanismus zu befreien, und unsere Arbeit ist in diesem Sinn eine
politische Arbeit. (ebd.)

In diesen Texten kommt die Gegnerschaft zu Sartre deutlich zum Ausdruck. Zum
Beispielist Sartres erklartes Ziel die Erarbeitung einer politischen Moral. Foucault erklart
die Moral dagegen zu einem Ubel, das der Humanismus tiber die Menschheit gebracht
hat. Sartres authentischer Marxismus verlangt, alle Verhaltnisse zu bekdmpfen, die aus
dem Menschen ein unterdricktes und verachtetes Wesen machen. Und dieses
moralische Prinzip sollte fur alle Menschen gelten. Folglich entwirft Sartre eine Utopie,
die man ,,humanistischen Sozialismus“ nennen konnte.

Fur Foucault ladt sich Sartre damit ein unlosbares Problem auf, das nur Schaden
anrichten kann. Man sollte keine Utopien entwerfen, sondern wissenschaftlich
nachweisbare Probleme angehen und dazu gehort in unserer Zeit vor allem, den
Humanismus endlich zu beseitigen. Der Humanismus ist insofern schadlich, weil die
sogenannten ,Humanistischen Wissenschaften® gar keine Wissenschaften sind. Sie



stellen unlosbare Probleme und verfuhren zu utopischen Losungen. Probleme der Moral
sind insofern obsolet, weil am Grunde dieser Probleme sowieso nur der ,Wille zur
Macht“ lauert:

Der Beweis, dass man niemals uber die Wissenschaft, niemals Uber das
Theoretische hinausgelangt, ist in den Geisteswissenschaften,
besonders in der Literatur schwieriger zu flihren als in der Logik und in
der Mathematik. (ebd., S. 206)

Auf die Frage, ob diese Art des Denkens nicht kalt und abstrakt sei, antwortete Foucault:

Abstrakt? Ich mochte folgendes antworten: es ist der Humanismus, der
abstrakt ist! All diese Herzensschreie, all diese Anspriche der
menschlichen Person, der Existenz sind abstrakt: d.h. abgeschnitten von
der wissenschaftlichen und technischen Welt, die namlich unsere
wirkliche Welt ist. (ebd., S. 206/207)

Hier ist der Kern von Foucaults Anliegen deutlich zu erkennen. Es gehtihm um eine
Abkehr vom Humanismus und um eine Hinwendung zum Transhumanismus. Das
stimmt auch damit Uberein, dass man Foucault in die Nachfolge Nietzsches einordnen
muss. Offensichtlich sieht er die Zukunft der Menschheit in der wissenschaftlich
technischen Welt ohne moralische Anbindung.

Sartre stellt sich dem Transhumanismus entgegen, indem er flir humanistische Werte
wie Authentizitat und Solidaritat pladiert. Die wissenschaftlich technische Welt, die
Foucault fur die wirkliche Welt halt, ist fur Sartre eine instrumentelle Welt, eine Welt der
Mittel, nicht der Zwecke. Der Zweck der avisierten politischen Moral ist das Reich der
Freiheit und die wissenschaftlich technische Welt kann nur ein Mittel sein, diesen Zweck
zu erreichen. Bei Foucault sieht es so aus, dass das Mittel zum Selbstzweck werden soll.

Merkwurdigerweise wurde diese naheliegende Einstellung Sartres zu einem Todesurteil
fur seine Existenz als moderner Denker. Man stellte ihn nun ,,als den letzten Philosophen
vor“, was eine Art war zu sagen, dass die Philosophie tot sei. (siehe: Der franzosische
Strukturalismus, S. 212) Sartre antwortet darauf folgendermafBen:

Man muss die ideologische Bedeutung dieser Behauptungen verstehen.
In einer technokratischen Gesellschaft hat die Philosophie keinen Platz
mehr, wenn sie sich nicht selbst in Technik verwandelt. (ebd., S. 212)

Die Philosophie hat demnach nur eine Existenzberechtigung, wenn der Mensch im
Mittelpunkt des Interesses steht. Wird der Mensch durch die Technik ersetzt,
verschwindet nicht nur der Mensch, sondern auch die Philosophie. In einer
technokratischen Gesellschaft, in der die wissenschaftlich-technische Vernunft
dominiert, tritt die Psychoanalyse und die Soziologie an die Stelle der Philosophie, und
die mathematischen Naturwissenschaften werden zu Leitwissenschaften erhoben. Es
geht nicht mehr darum, eine Welt zu schaffen, in der der Mensch seine humanistischen
Werte leben kann, sondern um die wissenschaftlich-technologische Zurichtung des
,Menschen®, so dass die technokratische Gesellschaft funktionieren kann.



Sartre argumentiert nicht gegen die mathematischen Naturwissenschaften und auch
nicht gegen die Welt der Technik. In seiner ,,Kritik der dialektischen Vernunft“
unterscheidet er zwischen der ,Analytischen Vernunft“ der Wissenschaften und der
»Dialektischen Vernunft“ der menschlichen Praxis. Die Analytische Vernunft der
Wissenschaften ist ein nutzliches Mittel zur Verbesserung der materiellen Existenz des
Menschen, aber sie ist den Sinnstiftungen und Zwecksetzungen der Dialektischen
Vernunft untergeordnet. Insofern ist Sartres ,,Kritik der dialektischen Vernunft“ ein
Argument gegen den Transhumanismus.

Sartres Antwort auf Foucault wird gut in dem folgenden Text zusammengefasst:

PhilosophieMarxismus.pdf

Es ist an dieser Stelle vielleicht angebracht, die Struktur des Gegensatzes zwischen
Foucault und Sartre noch einmal kurz zusammenzufassen: Fur Sartre ist der Mensch
eine ,Faktizitat-Transzendenz®. Die Faktizitat entspricht in der Denkweise Foucaults dem
»oystem® oder der ,,Struktur®. Wahrend Foucault jedoch bei dem ,,System* haltmacht,
gibt es bei Sartre stets die ,,Jranszendenz®, die uber die Faktizitat hinausgeht. Kurz: Der
Mensch kann stets etwas aus dem machen (Transzendenz), was aus ihm gemacht
worden ist (Faktizitat).

Die ,,Faktizitat-Transzendenz” unterliegt der Zeitlichkeit. Die Transzendenz duBert sich
als Spielraum der Zukunft, der zunachst als imaginarer Selbst- und Weltentwurf
auftaucht und anschlieBend realisiert werden muss, um ein wirklicher ,Entwurf“ sein zu
konnen und nicht nur ein Wunsch oder eine lllusion. Wahrend dieser Selbstentwurf fur
Sartre das entscheidende Merkmal der Humanitat des Menschen ist, handelt es sich fur
Foucault nur um ein Oberflachenphanomen eines zugrundeliegenden ,,anonymen
Systems*“, bei dem es sich sowohl um die unbewusste Struktur im Sinne der
Psychoanalyse Freuds oder Lacans handeln kann als auch um die Struktur kultur- und
epochenbedingter Voreinstellungen im Sinne von Levi-Strauss. Auch an den ,Willen zur
Macht” im Sinne Nietzsches sollte in diesem Zusammenhang gedacht werden.

Die genannten Strukturen sind mit den Begriffen ,,Subjekt”, ,,Moral®, Humanismus und
»Philosophie” positiv oder negativ verbunden, je nachdem, welcher Denkweise man
anhangt. Die Moral setzt die Begriffe ,,Subjekt”, ,,Freiheit, ,Schuld“ und ,Verantwortung”
voraus. Da Foucault den Begriff der Moral als unwissenschaftlich verwirft und Freiheit
und Verantwortung durch das ,,anonyme System*® ersetzen will, bricht flr ihn das
gesamte Konzept des Humanismus zusammen. Er sieht die Aufgabe seiner Zeit darin,
uns von diesen Illusionen zu befreien. Wir sollten uns nur mit Problemen beschaftigen,
die wir auch losen kénnen, das heiBt mit wissenschaftlichen Fragen der
technokratischen Welt.

Sartre sieht die Situation seiner Zeit anders. Seine Zeitdiagnose kommtin dem
folgenden Text gut zum Ausdruck:

Alles ist noch im Dunkeln, und doch ist alles in hellem Licht, denn wir
haben —um uns auf die theoretische Sphére zu beschrénken — die Mittel,
kénnen die Methode ansetzen: unsere historische Aufgabe in dieser


https://www.sartreonline.de/images/texte/PhilosophieMarxismus.pdf

mehrwertigen Welt besteht darin, den Zeitpunkt herbeizufiihren, von
dem an die Geschichte nur noch einen einzigen Sinn besitzt und von
dem an sie darauf hinauslauft, in den konkreten Menschen, die sie
gemeinsam  machen, aufzugehen. (Sartre, Marxismus und
Existentialismus, S. 74)

Foucault liefert eine eindeutige Zeitdiagnose: Demnach ist unsere Welt eine Welt der
Wissenschaften und der Technologie. Das Subjekt ist irrelevant geworden und mitihm
auch der Humanismus. Die gegenwartige Aufgabe besteht darin, alles Abgestorbene
auch tatsachlich zu beseitigen und anzufangen, uns mit der wirklichen Welt zu
beschaftigen. Es ist eine Welt der Faktizitat, der wissenschaftlichen Probleme und der
wissenschaftlichen Losungen, ohne moralisches Geschwurbel und humanistisches
Getue.

Demgegenuber stellt Sartre fest, dass unsere Welt mehrdeutig ist und die Aufgabe darin
besteht, sie eindeutig zu machen. Bei dieser Aufgabe handelt es sich nicht um ein
Faktum, sondern um eine Wahl, um einen Akt der Freiheit. Leitfaden sollte die Utopie
des humanistischen Sozialismus sein und die konkrete Arbeit sollte auf die
Verbesserung der gegenwartigen Situation hinsichtlich des zuklUnftigen Reiches der
Freiheit abzielen.

Von Lacan zu Foucaultist eine deutliche Verscharfung des Gegensatzes zu Sartre
festzustellen. Dabei ist die ,,Dezentrierung des Subjekts® kein wirkliches Problem im
Verhaltnis von Postmoderne und Existentialismus. Sartre hat selbst an der
Dezentrierung des Subjekts mitgearbeitet, indem er gegen das ,,Transzendentale Ich“
Husserls argumentierte.

Man muss uUberhaupt feststellen, dass der Gegensatz zwischen dem ,,souveranen
Subjekt” in der Moderne und dem ,,dezentrierten Subjekt® in der Postmoderne eine
Ubertreibung ist. Eher sollte man sagen, dass das ,souverdne Subjekt“ der Moderne mit
dem ,dezentrierten Subjekt” der Postmoderne von vornherein schwanger geht.

Man denke zum Beispiel an Descartes, dessen ,,Cogito“ vielen als Muster des
»souveranen Subjekts® gilt. Bedenkt man jedoch, dass der Mensch bei Descartes eine
Vorstellung von der Vollkommenheit Gottes und von seiner eigenen Unvollkommenheit
hat, und zwar in jeder Hinsicht, dann verschwimmt das Bild von dem ,,souveranen
Subjekt”. Immerhin folgert Descartes, dass das ,,Ich“ sich nicht selbst erschaffen kann,
weil es sich andernfalls als ,vollkommen*“ erschaffen hatte, und dass infolgedessen der
Mensch ein Geschopf Gottes und insofern vollkommen in dessen Hand ist.

Anders verhalt es sich mit dem Gegensatz von Humanismus und Anti-Humanismus bei
Sartre und Foucault. Die eindeutige Zuruckweisung der moralischen Vernunftim
Gegensatz zur Anerkennung der wissenschaftlichen Vernunft bei Foucault ist zwar nicht
einzigartig, aber doch etwas Besonderes. Sie steht in der Tradition Nietzsches. Sie kann
insofern mit der Ablésung der Moderne durch die Postmoderne verbunden werden, weil
die Moderne mit dem Tod Gottes beginnt und mit dem Tod des Menschen bei Foucault
endet. Denn der Tod Gottes fuhrt zu der ,Transzendentalen Obdachlosigkeit” des
Menschen, deren herausragendes Kennzeichen der Verlust der sakral begriindeten



Moralist. Viele Philosophen der Moderne versuchen infolgedessen, eine sakular
begriundete Moral zu erarbeiten, zum Beispiel Kant, der es mit einer Moral der
praktischen Vernunft versucht.

Auch Kant kampft mit einem ,,dezentrierten Subjekt®. Denn sein Vernunft-Subjekt zerfallt
in drei Teile: das Subjekt der reinen Vernunft, das Subjekt der praktischen Vernunft und
das Subjekt der Urteilskraft. Das Subjekt der reinen Vernunft ist das Subjekt der
wissenschaftlichen Erkenntnis, das Subjekt der praktischen Vernunft ist das Subjekt der
moralischen Erkenntnis und das Subjekt der Urteilskraft ist das Subjekt der Vermittlung
zwischen der reinen und der praktischen Vernunft. Man muss bei Kant geradezu von
einem Prachtexemplar eines ,,dezentrierten Subjekts“ sprechen.

Aber dennoch ist Kant meilenweit von dem Amoralismus Foucaults entfernt. Er stellt
zwar ebenso wie Foucault fest, dass die moralische Vernunft und die wissenschaftliche
Vernunft keine Gemeinsamkeiten haben, aber er belasst es bei dem
Spannungsverhéaltnis der beiden Vernunftarten und spricht im Konfliktfall der
moralischen Vernunft den Vorrang zu. Sicher ist, dass Kant sich der Aufklarung und dem
Humanismus verpflichtet fuhlt.

Es bleibt die Frage, wie die nachlassende Attraktivitat des Existentialismus und die
zunehmende Popularitat der Postmoderne zu erklaren ist. Wahrscheinlich gibt es
mehrere Grlinde. Es kann zum Beispiel daran liegen, dass es sich beim Existentialismus
und der Postmoderne um kulturelle Moden handelte. Moden kdnnen mit der Zeit
langweilen und man verlangt nach Abwechslung, nach einer Unterbrechung des
Einerlei. Das spielte sicher eine Rolle, ist aber zu unspezifisch fur eine befriedigende
Erklarung.

Eine andere Erklarung ist der Kalte Krieg, der sich auch im Bereich der Kultur abspielte.
Es ist klar, dass Sartre mit seinen sozialistischen Ambitionen und seinen ausgepragten
anti-kolonialistischen Aktivitaten ein Dorn im Auge pro-westlicher Akteure gewesen sein
muss. Insofern ist nachvollziehbar, dass Akteure, die fur die ,,Pax-Americana“
arbeiteten, in Sartre einen zu bekdmpfenden Feind sahen, wahrend Philosophen und
Schriftsteller wie Camus und Foucault von diesen Leuten, wie zum Beispiel Arthur
Koestler, begru3t und gefordert wurden. Der springende Punkt war, dass Sartre flr die
sozialistische Utopie arbeitete, wahrend Camus und Foucault jegliche Utopie ablehnten
und sich auf moderate Aktivitaten beschrankten, wie zum Beispiel das ,,mittelmeerische
Denken“ bei Camus und die Beschrankung auf wissenschaftlich l6sbare Probleme, wie
bei Foucault. So standen sie der ,,Pax Americana“ zumindest nicht im Wege und
verdienten es, gefordert zu werden.

Die britische Schriftstellerin Frances Stonor Saunders berichtet in ihrem Buch ,Who
Paid The Piper“ Gber die Kulturpolitik der CIA:

Aufdem Hohepunkt des Kalten Krieges setzte die US-Regierung enorme
Ressourcen fiur ein geheimes Programm zur Kulturpropaganda in
Westeuropa ein. Ein zentraler Bestandteil dieses Programms bestand
darin, die Behauptung zu verbreiten, dass es dieses Programm nicht gab.
Es wurde unter gréBter Geheimhaltung von  Amerikas



Spionageabteilung, der Central Intelligence Agency, verwaltet. Das
Herzstlick dieser verdeckten Kampagne war der Kongress fur kulturelle
Freiheit, der von 1950 bis 1967 von dem CIA-Agenten Michael Josselson
geleitet wurde. Seine Erfolge — nicht zuletzt seine Dauer — waren
beachtlich. Auf seinem Héhepunkt hatte der Kongress fur kulturelle
Freiheit Blros in finfunddreiBig Léndern, beschéftigte Dutzende von
Mitarbeitern, vero6ffentlichte Uber zwanzig renommierte Zeitschriften,
veranstaltete Kunstausstellungen, besaB einen Nachrichten- und
Feuilletondienst, organisierte hochkaréatige internationale Konferenzen
und zeichnete Musiker und Kinstler mit Preisen und offentlichen
Auftritten aus. Seine Aufgabe bestand darin, die Intellektuellen
Westeuropas von ihrer anhaltenden Faszination far Marxismus und
Kommunismus wegzubringen und sie fir den ,,American Way of Life“ zu
gewinnen. (Ubersetzung aus dem Englischen: Alfred Dandyk)

Angriffspunkt dieser Kampagne waren weniger die radikalen Kommunisten, sondern
eher die neutralen Intellektuellen, die einen dritten Weg zwischen Kapitalismus und
Kommunismus suchten. Zu diesen zahlte auch Jean-Paul Sartre:

Nun waren die 1950er- und 1960er Jahre in Frankreich von dem groBen
Einfluss Jean-Paul Sartres gepragt. Da er mit seiner Zeitschrift Les Temps
Modernes die fiihrenden Képfe Frankreichs erreichte und zudem fiir eine
neutrale Position des Landes im Kalten Krieg warb, wurde er von der CIA
als neutraler Intellektueller identifiziert, den es zu bekdmpfen galt. (Ritz,
Hauke; Der Niedergang des Westens)

Wie tief greifend der Einfluss des kulturellen Kalten Krieges auf die
europdische Kultur tatsédchlich gewesen ist, belegt eine ursprunglich
klassifizierte Studie der CIA aus dem Jahr 1985, die 2011 Uber den
»Freedom of Information Act«98 &ffentlich bekannt wurde. Die fir die
amerikanische Regierung verfasste Studie erzdhlt vom Wandel der
franzésischen Intellektuellen. Innerhalb von nur zwei Jahrzehnten habe
sich deren Selbstverstandnis von einer zunachst anti-amerikanischen
Grundhaltung zu einer dezidiert anti-kommunistischen und
antisowjetischen Positionierung gewandelt. Laut der Studie sei dabei
den Medien eine mafBgebliche Rolle zugefallen. (Ritz, Hauke. Vom
Niedergang des Westens zur Neuerfindung Europas (S.204). Promedia
Verlag. Kindle-Version.)

Wie ist es zu dieser Transformation der franzosischen Intellektuellen gekommen?

Entscheidend hierfur war der Auftritt einer neuen Generation von
Intellektuellen, die sogenannten »nouveaux philosophes« (neuen
Philosophen), die anders als die vorangegangene Generation nicht
langer mit der Kommunistischen Partei verbunden gewesen seien. Es sei
diesen neuen Philosophen vor allem mit der Hilfe von Fernsehinterviews
gelungen, allmahlich die altere Generation an Intellektuellen



herauszufordern und schlieBlich zu verdrangen. Auf diese Weise ware
der Anti-Amerikanismus etwa von Jean-Paul Sartre allmahlich durch den
Anti-Sowjetismus André Glucksmanns, Bernhard-Henri Lévys, Michel
Foucaults und vieler anderer ersetzt worden. (ebd. S. 205) Faktisch
beschreibt die Studie, wie in Frankreich wahrend des Kalten Krieges ein
Netzwerk an Intellektuellen entstanden ist, das den offentlichen Diskurs
formlich gekapert und umgedreht hat. Infolgedessen wurden die
Institutionen der Arbeiterbewegung — namlich ihrer Intellektuellen, ihre
Medien, Gewerkschaften sowie Parteien — systematisch geschwacht.
(Ritz, Hauke. Vom Niedergang des Westens zur Neuerfindung Europas
(S.207). Promedia Verlag. Kindle-Version.)

Wenn man diesen Erlduterungen folgen darf, dann ist der Ubergang vom
Existentialismus zum Postmodernismus auch das Resultat einer Kampagne der CIA.

Fortsetzung folgt.






