
Postmodernismus, Marxismus und 
Existentialismus (Teil 3) 
Alfred Dandyk 

 

Im letzten Aufsatz wurde festgestellt, dass Strukturalismus und Postmodernismus zum   
Teil gegen die Philosophie Sartres gerichtet sind. Im Kern geht es darum, die Rolle des 
Subjekts zu verneinen oder zumindest zu marginalisieren. In diesem Zusammenhang 
wurde Lacan erwähnt, der von der „Dezentrierung des Subjekts“ spricht und damit eine 
Minimalisierung der Rolle des Subjekts im Rahmen der menschlichen Realität impliziert. 
Sartre erkennt zwar die „Dezentrierung des Subjekts“ an, bestätigt aber dennoch den 
Begriff der Transzendenz, wonach der Mensch fähig ist, das Vorgegebene mittels eines 
Selbst- und Weltentwurfes zu überschreiten und sich und die Welt neu zu erfinden. Kurz: 
Das Zentrum des existentialistischen Humanismus, die Fähigkeit des Menschen zur 
Sinnstiftung, wird durch die „Dezentrierung des Subjekts“ nicht tangiert. Damit ist 
Sartres Gegenposition auch eine Stellungnahme für den authentischen Marxismus, der 
im Sinne Sartres eine Art des Humanismus auf der Basis des Historischen 
Materialismus ist. 

Während das Verhältnis zwischen Lacan und Sartre ambivalent genannt werden muss, 
ist die Positionierung Foucaults zu Sartre deutlich antagonistisch. Es handelt sich vor 
allem um die Opposition zwischen Sartres Humanismus und Foucaults Anti-
Humanismus, die philosophie-historisch als ein Stellvertreter-Krieg zwischen Marx und 
Nietzsche gedeutet werden kann. Das marxistische Prinzip lautet, alle Verhältnisse zu 
bekämpfen, in denen Menschen unterdrückt oder verachtet werden. Für Nietzsche und 
Foucault steckt hinter jeder politischen Bewegung, ob humanistisch oder nicht, der 
Wille zur Macht, so dass sich letzten Endes an den Unterdrückungsverhältnissen nichts 
ändern wird. Während die Richtung der politischen Utopie bei Marx und Sartre relativ 
klar ist - sie zielt auf den humanistischen Sozialismus - ist bei Nietzsche und Foucault 
unklar, wohin die Reise gehen soll. Hier sollen einige Argumente Foucaults gegen den 
Humanismus etwas genauer betrachtet werden. 

Foucault identifiziert korrekterweise die „Sinnstiftung“ durch den Menschen als das 
entscheidende Element in Sartres Existentialismus. Foucault weist darauf hin, dass das 
Wort „Sinn“ bei Sartre zweideutig ist. Demnach ist der „Sinn“ bei Sartre – in der Deutung 
Foucaults – gleichzeitig einerseits eine Art der Selbstbestimmung und andererseits das 
Resultat einer Entschlüsselung der Situation. Der Mensch ist demnach zugleich Deuter 
und Programmierer des Sinns. Die Sinnstiftung bleibt somit stets in der Schwebe. Es ist 
nie eindeutig klar, ob es sich um eine „creatio ex nihilo“ oder um das unvermeidbare 
Resultat eines Prozesses handelt.  

Sartres Position kommt gut in der Formel zum Ausdruck, dass der Mensch etwas aus 
dem machen kann, was aus ihm gemacht worden ist. Insofern ist die Zeitlichkeit als 



ekstatische Einheit der drei Zeitdimensionen entscheidend. So sehr man auch durch 
das bestimmt ist, was aus einem gemacht worden ist, die Zukunft ist dennoch offen; sie 
öffnet den Spielraum des Imaginären, das entworfen und dann allerdings auch realisiert 
werden muss. Der Unterschied zwischen Foucault und Sartre liegt in der Bewertung 
dieses Spielraumes: Foucault hält ihn für marginal, für Sartre ist er das Zentrum seines 
Humanismus. Dieser Spielraum ist, was er „Freiheit“ nennt. 

Foucault löst diesen Schwebezustand zwischen Selbstbestimmung und Prozess-
Wirkung auf, indem er zwischen Oberflächenwirkung und Tiefenwirkung unterscheidet. 
Die Selbstbestimmung des Subjekts im Sinne Sartres ist nicht falsch, aber sie ist nur ein 
Oberflächenphänomen, so wie der Schaum auf der Ozeanwelle nur ein oberflächliches 
Spiegelbild von Vorgängen ist, die sich in den Tiefen des Ozeans abspielen. 
Entscheidend für diese Einsichten waren bei Foucault nach eigenem Bekunden die 
Arbeiten von Lévi-Strauss und Lacan: 

Der Bruch vollzog sich, als Lévi-Strauss für die Gesellschaften und Lacan 
für das Unbewusste zeigten, dass der „Sinn“ vermutlich nichts als eine 
Art Oberflächenwirkung, eine Spiegelung, ein Schaum sei; dass das, was 
uns im Tiefsten durchdringt, was vor uns da ist, was uns in der Zeit und 
im Raum hält, eben das System ist. (Foucault; in Günther Schiwy, Der 
französische Strukturalismus, S. 204) 

Die Freiheit des Menschen ist demnach für Foucault nur ein Oberflächenphänomen, 
während in den Tiefen der menschlichen Existenz das „System“ herrscht. Das Wort 
„System“ ist hier synonym mit dem Wort „Struktur“.  

Man kann sich als Beispiel für dieses „System“ den genetischen Code vorstellen: Man 
glaubt an seine freie Selbstbestimmung, was auf einer bestimmten Ebene auch richtig 
und im Sinne der Praxis fast unvermeidbar ist, aber in Wirklichkeit, das heißt auf einer 
fundamentaleren Ebene, ist es der genetische Code, der einen determiniert. Foucault 
fasst diese Einsicht folgendermaßen zusammen: 

Vor jeder menschlichen Existenz, vor jedem menschlichen Denken, 
gäbe es demnach schon ein Wissen, ein System, das wir 
wiederentdecken. (ebd., S. 204) 

Man hat es also nach Foucault in Wirklichkeit mit einem „anonymen System ohne 
Subjekt“ zu tun. Im 17. Jahrhundert hat man den Menschen an die Stelle Gottes gesetzt, 
so Foucault. Das leitete die Moderne ein. Nun ist diese Phase vorbei. Man setzt jetzt das 
„anonyme Denken, die Erkenntnis ohne Subjekt, Theoretisches ohne Identität“ 
[Foucault] an die Stelle des Menschen. Das ist die Postmoderne.  

Man kann auch sagen, dass die Moderne eine Antwort auf die durch den „Tod Gottes“ 
auftauchende „Transzendentale Obdachlosigkeit“ des Menschen war. Diese Art der 
„Obdachlosigkeit“ wurde im Verlauf der Moderne durch einen „transzendentalen 
Narzissmus“ ersetzt, indem man das „Subjekt“ erfand. Nun ist der „Tod des Subjekts“ zu 
konstatieren und man begrüßt das Zeitalter der anonymen Strukturen. (siehe: Paul 
Geyer, Die Entdeckung des modernen Subjekts, S. 10) 



Somit tritt an die Stelle der Freiheit das anonyme Denken: 

Man denkt innerhalb eines anonymen und zwingenden 
Gedankensystems, nämlich dem einer Epoche und Sprache. Dieses 
Denken und diese Sprache haben ihre eigenen Gesetze der 
Umwandlung. Die Aufgabe der heutigen Philosophie und aller 
theoretischen Disziplinen, die ich ihnen aufgezählt habe, besteht darin, 
dieses Denken vor dem Denken, dieses System vor jeglichem System 
wieder zutage zu fördern. Aus ihm taucht unser „freies“ Denken empor 
und leuchtet für einen Augenblick auf…(ebd., S. 205) 

Der Humanismus ist für Foucault an den „transzendentalen Narzissmus“ des 
erfundenen Subjekts gebunden und so ist nachvollziehbar, dass Foucaults Kampf gegen 
das Subjekt auch ein Kampf gegen den Humanismus ist: 

Das am meisten belastende Erbe, das uns aus dem 19. Jahrhundert 
zufällt – und es ist höchste Zeit uns dessen zu entledigen -, ist der 
Humanismus…(Foucault; in Günther Schiwy, Der französische 
Strukturalismus, S. 205) 

Der Humanismus ist ein Verfahren gewesen, das mit Begriffen wie Moral, 
Wert und Versöhnung Probleme löste, die zu lösen man überhaupt nicht 
imstande war…Ich glaube, dass man sagen kann: Der Humanismus gibt 
vor, Probleme zu lösen, die er sich nicht stellen darf! (ebd.) 

Um welche unlösbaren Probleme handelt es sich? 

Nun, die Beziehungen des Menschen zur Welt, das Problem der Realität, 
das Problem des künstlerischen Schaffens, des Glücks und all die 
Zwangsvorstellungen, die es in keiner Weise verdienen, theoretische 
Probleme zu sein…Unser System beschäftigt sich damit überhaupt 
nicht. Im Augenblick ist es unsere Aufgabe, uns endgültig vom 
Humanismus zu befreien, und unsere Arbeit ist in diesem Sinn eine 
politische Arbeit. (ebd.) 

In diesen Texten kommt die Gegnerschaft zu Sartre deutlich zum Ausdruck. Zum 
Beispiel ist Sartres erklärtes Ziel die Erarbeitung einer politischen Moral. Foucault erklärt 
die Moral dagegen zu einem Übel, das der Humanismus über die Menschheit gebracht 
hat. Sartres authentischer Marxismus verlangt, alle Verhältnisse zu bekämpfen, die aus 
dem Menschen ein unterdrücktes und verachtetes Wesen machen. Und dieses 
moralische Prinzip sollte für alle Menschen gelten. Folglich entwirft Sartre eine Utopie, 
die man „humanistischen Sozialismus“ nennen könnte.  

Für Foucault lädt sich Sartre damit ein unlösbares Problem auf, das nur Schaden 
anrichten kann. Man sollte keine Utopien entwerfen, sondern wissenschaftlich 
nachweisbare Probleme angehen und dazu gehört in unserer Zeit vor allem, den 
Humanismus endlich zu beseitigen. Der Humanismus ist insofern schädlich, weil die 
sogenannten „Humanistischen Wissenschaften“ gar keine Wissenschaften sind. Sie 



stellen unlösbare Probleme und verführen zu utopischen Lösungen. Probleme der Moral 
sind insofern obsolet, weil am Grunde dieser Probleme sowieso nur der „Wille zur 
Macht“ lauert:   

Der Beweis, dass man niemals über die Wissenschaft, niemals über das 
Theoretische hinausgelangt, ist in den Geisteswissenschaften, 
besonders in der Literatur schwieriger zu führen als in der Logik und in 
der Mathematik. (ebd., S. 206) 

Auf die Frage, ob diese Art des Denkens nicht kalt und abstrakt sei, antwortete Foucault: 

Abstrakt? Ich möchte folgendes antworten: es ist der Humanismus, der 
abstrakt ist! All diese Herzensschreie, all diese Ansprüche der 
menschlichen Person, der Existenz sind abstrakt: d.h. abgeschnitten von 
der wissenschaftlichen und technischen Welt, die nämlich unsere 
wirkliche Welt ist. (ebd., S. 206/207) 

Hier ist der Kern von Foucaults Anliegen deutlich zu erkennen. Es geht ihm um eine 
Abkehr vom Humanismus und um eine Hinwendung zum Transhumanismus. Das 
stimmt auch damit überein, dass man Foucault in die Nachfolge Nietzsches einordnen 
muss. Offensichtlich sieht er die Zukunft der Menschheit in der wissenschaftlich 
technischen Welt ohne moralische Anbindung. 

Sartre stellt sich dem Transhumanismus entgegen, indem er für humanistische Werte 
wie Authentizität und Solidarität plädiert. Die wissenschaftlich technische Welt, die 
Foucault für die wirkliche Welt hält, ist für Sartre eine instrumentelle Welt, eine Welt der 
Mittel, nicht der Zwecke. Der Zweck der avisierten politischen Moral ist das Reich der 
Freiheit und die wissenschaftlich technische Welt kann nur ein Mittel sein, diesen Zweck 
zu erreichen. Bei Foucault sieht es so aus, dass das Mittel zum Selbstzweck werden soll. 

Merkwürdigerweise wurde diese naheliegende Einstellung Sartres zu einem Todesurteil 
für seine Existenz als moderner Denker. Man stellte ihn nun „als den letzten Philosophen 
vor“, was eine Art war zu sagen, dass die Philosophie tot sei. (siehe: Der französische 
Strukturalismus, S. 212) Sartre antwortet darauf folgendermaßen: 

Man muss die ideologische Bedeutung dieser Behauptungen verstehen. 
In einer technokratischen Gesellschaft hat die Philosophie keinen Platz 
mehr, wenn sie sich nicht selbst in Technik verwandelt. (ebd., S. 212) 

Die Philosophie hat demnach nur eine Existenzberechtigung, wenn der Mensch im 
Mittelpunkt des Interesses steht. Wird der Mensch durch die Technik ersetzt, 
verschwindet nicht nur der Mensch, sondern auch die Philosophie. In einer 
technokratischen Gesellschaft, in der die wissenschaftlich-technische Vernunft 
dominiert, tritt die Psychoanalyse und die Soziologie an die Stelle der Philosophie, und 
die mathematischen Naturwissenschaften werden zu Leitwissenschaften erhoben. Es 
geht nicht mehr darum, eine Welt zu schaffen, in der der Mensch seine humanistischen 
Werte leben kann, sondern um die wissenschaftlich-technologische Zurichtung des 
„Menschen“, so dass die technokratische Gesellschaft funktionieren kann. 



Sartre argumentiert nicht gegen die mathematischen Naturwissenschaften und auch 
nicht gegen die Welt der Technik. In seiner „Kritik der dialektischen Vernunft“ 
unterscheidet er zwischen der „Analytischen Vernunft“ der Wissenschaften und der 
„Dialektischen Vernunft“ der menschlichen Praxis. Die Analytische Vernunft der 
Wissenschaften ist ein nützliches Mittel zur Verbesserung der materiellen Existenz des 
Menschen, aber sie ist den Sinnstiftungen und Zwecksetzungen der Dialektischen 
Vernunft untergeordnet. Insofern ist Sartres „Kritik der dialektischen Vernunft“ ein 
Argument gegen den Transhumanismus. 

Sartres Antwort auf Foucault wird gut in dem folgenden Text zusammengefasst: 

PhilosophieMarxismus.pdf 

Es ist an dieser Stelle vielleicht angebracht, die Struktur des Gegensatzes zwischen 
Foucault und Sartre noch einmal kurz zusammenzufassen: Für Sartre ist der Mensch 
eine „Faktizität-Transzendenz“. Die Faktizität entspricht in der Denkweise Foucaults dem 
„System“ oder der „Struktur“. Während Foucault jedoch bei dem „System“ haltmacht, 
gibt es bei Sartre stets die „Transzendenz“, die über die Faktizität hinausgeht. Kurz: Der 
Mensch kann stets etwas aus dem machen (Transzendenz), was aus ihm gemacht 
worden ist (Faktizität).  

Die „Faktizität-Transzendenz“ unterliegt der Zeitlichkeit. Die Transzendenz äußert sich 
als Spielraum der Zukunft, der zunächst als imaginärer Selbst- und Weltentwurf 
auftaucht und anschließend realisiert werden muss, um ein wirklicher „Entwurf“ sein zu 
können und nicht nur ein Wunsch oder eine Illusion. Während dieser Selbstentwurf für 
Sartre das entscheidende Merkmal der Humanität des Menschen ist, handelt es sich für 
Foucault nur um ein Oberflächenphänomen eines zugrundeliegenden „anonymen 
Systems“, bei dem es sich sowohl um die unbewusste Struktur im Sinne der 
Psychoanalyse Freuds oder Lacans handeln kann als auch um die Struktur kultur- und 
epochenbedingter Voreinstellungen im Sinne von Levi-Strauss. Auch an den „Willen zur 
Macht“ im Sinne Nietzsches sollte in diesem Zusammenhang gedacht werden. 

Die genannten Strukturen sind mit den Begriffen „Subjekt“, „Moral“, Humanismus und 
„Philosophie“ positiv oder negativ verbunden, je nachdem, welcher Denkweise man 
anhängt. Die Moral setzt die Begriffe „Subjekt“, „Freiheit“, „Schuld“ und „Verantwortung“ 
voraus. Da Foucault den Begriff der Moral als unwissenschaftlich verwirft und Freiheit 
und Verantwortung durch das „anonyme System“ ersetzen will, bricht für ihn das 
gesamte Konzept des Humanismus zusammen. Er sieht die Aufgabe seiner Zeit darin, 
uns von diesen Illusionen zu befreien. Wir sollten uns nur mit Problemen beschäftigen, 
die wir auch lösen können, das heißt mit wissenschaftlichen Fragen der 
technokratischen Welt. 

Sartre sieht die Situation seiner Zeit anders. Seine Zeitdiagnose kommt in dem 
folgenden Text gut zum Ausdruck: 

Alles ist noch im Dunkeln, und doch ist alles in hellem Licht, denn wir 
haben – um uns auf die theoretische Sphäre zu beschränken – die Mittel, 
können die Methode ansetzen: unsere historische Aufgabe in dieser 

https://www.sartreonline.de/images/texte/PhilosophieMarxismus.pdf


mehrwertigen Welt besteht darin, den Zeitpunkt herbeizuführen, von 
dem an die Geschichte nur noch einen einzigen Sinn besitzt und von 
dem an sie darauf hinausläuft, in den konkreten Menschen, die sie 
gemeinsam machen, aufzugehen. (Sartre, Marxismus und 
Existentialismus, S. 74) 

Foucault liefert eine eindeutige Zeitdiagnose: Demnach ist unsere Welt eine Welt der 
Wissenschaften und der Technologie. Das Subjekt ist irrelevant geworden und mit ihm 
auch der Humanismus. Die gegenwärtige Aufgabe besteht darin, alles Abgestorbene 
auch tatsächlich zu beseitigen und anzufangen, uns mit der wirklichen Welt zu 
beschäftigen. Es ist eine Welt der Faktizität, der wissenschaftlichen Probleme und der 
wissenschaftlichen Lösungen, ohne moralisches Geschwurbel und humanistisches 
Getue. 

Demgegenüber stellt Sartre fest, dass unsere Welt mehrdeutig ist und die Aufgabe darin 
besteht, sie eindeutig zu machen. Bei dieser Aufgabe handelt es sich nicht um ein 
Faktum, sondern um eine Wahl, um einen Akt der Freiheit. Leitfaden sollte die Utopie 
des humanistischen Sozialismus sein und die konkrete Arbeit sollte auf die 
Verbesserung der gegenwärtigen Situation hinsichtlich des zukünftigen Reiches der 
Freiheit abzielen.  

Von Lacan zu Foucault ist eine deutliche Verschärfung des Gegensatzes zu Sartre 
festzustellen. Dabei ist die „Dezentrierung des Subjekts“ kein wirkliches Problem im 
Verhältnis von Postmoderne und Existentialismus. Sartre hat selbst an der 
Dezentrierung des Subjekts mitgearbeitet, indem er gegen das „Transzendentale Ich“ 
Husserls argumentierte.  

Man muss überhaupt feststellen, dass der Gegensatz zwischen dem „souveränen 
Subjekt“ in der Moderne und dem „dezentrierten Subjekt“ in der Postmoderne eine 
Übertreibung ist. Eher sollte man sagen, dass das „souveräne Subjekt“ der Moderne mit 
dem „dezentrierten Subjekt“ der Postmoderne von vornherein schwanger geht. 

Man denke zum Beispiel an Descartes, dessen „Cogito“ vielen als Muster des 
„souveränen Subjekts“ gilt. Bedenkt man jedoch, dass der Mensch bei Descartes eine 
Vorstellung von der Vollkommenheit Gottes und von seiner eigenen Unvollkommenheit 
hat, und zwar in jeder Hinsicht, dann verschwimmt das Bild von dem „souveränen 
Subjekt“. Immerhin folgert Descartes, dass das „Ich“ sich nicht selbst erschaffen kann, 
weil es sich andernfalls als „vollkommen“ erschaffen hätte, und dass infolgedessen der 
Mensch ein Geschöpf Gottes und insofern vollkommen in dessen Hand ist. 

Anders verhält es sich mit dem Gegensatz von Humanismus und Anti-Humanismus bei 
Sartre und Foucault. Die eindeutige Zurückweisung der moralischen Vernunft im 
Gegensatz zur Anerkennung der wissenschaftlichen Vernunft bei Foucault ist zwar nicht 
einzigartig, aber doch etwas Besonderes. Sie steht in der Tradition Nietzsches. Sie kann 
insofern mit der Ablösung der Moderne durch die Postmoderne verbunden werden, weil 
die Moderne mit dem Tod Gottes beginnt und mit dem Tod des Menschen bei Foucault 
endet. Denn der Tod Gottes führt zu der „Transzendentalen Obdachlosigkeit“ des 
Menschen, deren herausragendes Kennzeichen der Verlust der sakral begründeten 



Moral ist. Viele Philosophen der Moderne versuchen infolgedessen, eine säkular 
begründete Moral zu erarbeiten, zum Beispiel Kant, der es mit einer Moral der 
praktischen Vernunft versucht. 

Auch Kant kämpft mit einem „dezentrierten Subjekt“. Denn sein Vernunft-Subjekt zerfällt 
in drei Teile: das Subjekt der reinen Vernunft, das Subjekt der praktischen Vernunft und 
das Subjekt der Urteilskraft. Das Subjekt der reinen Vernunft ist das Subjekt der 
wissenschaftlichen Erkenntnis, das Subjekt der praktischen Vernunft ist das Subjekt der 
moralischen Erkenntnis und das Subjekt der Urteilskraft ist das Subjekt der Vermittlung 
zwischen der reinen und der praktischen Vernunft. Man muss bei Kant geradezu von 
einem Prachtexemplar eines „dezentrierten Subjekts“ sprechen. 

Aber dennoch ist Kant meilenweit von dem Amoralismus Foucaults entfernt. Er stellt 
zwar ebenso wie Foucault fest, dass die moralische Vernunft und die wissenschaftliche 
Vernunft keine Gemeinsamkeiten haben, aber er belässt es bei dem 
Spannungsverhältnis der beiden Vernunftarten und spricht im Konfliktfall der 
moralischen Vernunft den Vorrang zu. Sicher ist, dass Kant sich der Aufklärung und dem 
Humanismus verpflichtet fühlt. 

Es bleibt die Frage, wie die nachlassende Attraktivität des Existentialismus und die 
zunehmende Popularität der Postmoderne zu erklären ist. Wahrscheinlich gibt es 
mehrere Gründe. Es kann zum Beispiel daran liegen, dass es sich beim Existentialismus 
und der Postmoderne um kulturelle Moden handelte. Moden können mit der Zeit 
langweilen und man verlangt nach Abwechslung, nach einer Unterbrechung des 
Einerlei. Das spielte sicher eine Rolle, ist aber zu unspezifisch für eine befriedigende 
Erklärung. 

Eine andere Erklärung ist der Kalte Krieg, der sich auch im Bereich der Kultur abspielte. 
Es ist klar, dass Sartre mit seinen sozialistischen Ambitionen und seinen ausgeprägten 
anti-kolonialistischen Aktivitäten ein Dorn im Auge pro-westlicher Akteure gewesen sein 
muss. Insofern ist nachvollziehbar, dass Akteure, die für die „Pax-Americana“ 
arbeiteten, in Sartre einen zu bekämpfenden Feind sahen, während Philosophen und 
Schriftsteller wie Camus und Foucault von diesen Leuten, wie zum Beispiel Arthur 
Koestler, begrüßt und gefördert wurden. Der springende Punkt war, dass Sartre für die 
sozialistische Utopie arbeitete, während Camus und Foucault jegliche Utopie ablehnten 
und sich auf moderate Aktivitäten beschränkten, wie zum Beispiel das „mittelmeerische 
Denken“ bei Camus und die Beschränkung auf wissenschaftlich lösbare Probleme, wie 
bei Foucault. So standen sie der „Pax Americana“ zumindest nicht im Wege und 
verdienten es, gefördert zu werden. 

Die britische Schriftstellerin Frances Stonor Saunders berichtet in ihrem Buch „Who 
Paid The Piper“ über die Kulturpolitik der CIA: 

Auf dem Höhepunkt des Kalten Krieges setzte die US-Regierung enorme 
Ressourcen für ein geheimes Programm zur Kulturpropaganda in 
Westeuropa ein. Ein zentraler Bestandteil dieses Programms bestand 
darin, die Behauptung zu verbreiten, dass es dieses Programm nicht gab. 
Es wurde unter größter Geheimhaltung von Amerikas 



Spionageabteilung, der Central Intelligence Agency, verwaltet. Das 
Herzstück dieser verdeckten Kampagne war der Kongress für kulturelle 
Freiheit, der von 1950 bis 1967 von dem CIA-Agenten Michael Josselson 
geleitet wurde. Seine Erfolge – nicht zuletzt seine Dauer – waren 
beachtlich. Auf seinem Höhepunkt hatte der Kongress für kulturelle 
Freiheit Büros in fünfunddreißig Ländern, beschäftigte Dutzende von 
Mitarbeitern, veröffentlichte über zwanzig renommierte Zeitschriften, 
veranstaltete Kunstausstellungen, besaß einen Nachrichten- und 
Feuilletondienst, organisierte hochkarätige internationale Konferenzen 
und zeichnete Musiker und Künstler mit Preisen und öffentlichen 
Auftritten aus. Seine Aufgabe bestand darin, die Intellektuellen 
Westeuropas von ihrer anhaltenden Faszination für Marxismus und 
Kommunismus wegzubringen und sie für den „American Way of Life“ zu 
gewinnen. (Übersetzung aus dem Englischen: Alfred Dandyk) 

Angriffspunkt dieser Kampagne waren weniger die radikalen Kommunisten, sondern 
eher die neutralen Intellektuellen, die einen dritten Weg zwischen Kapitalismus und 
Kommunismus suchten. Zu diesen zählte auch Jean-Paul Sartre: 

Nun waren die 1950er- und 1960er Jahre in Frankreich von dem großen 
Einfluss Jean-Paul Sartres geprägt. Da er mit seiner Zeitschrift Les Temps 
Modernes die führenden Köpfe Frankreichs erreichte und zudem für eine 
neutrale Position des Landes im Kalten Krieg warb, wurde er von der CIA 
als neutraler Intellektueller identifiziert, den es zu bekämpfen galt. (Ritz, 
Hauke; Der Niedergang des Westens) 

Wie tief greifend der Einfluss des kulturellen Kalten Krieges auf die 
europäische Kultur tatsächlich gewesen ist, belegt eine ursprünglich 
klassifizierte Studie der CIA aus dem Jahr 1985, die 2011 über den 
»Freedom of Information Act«98 öffentlich bekannt wurde. Die für die 
amerikanische Regierung verfasste Studie erzählt vom Wandel der 
französischen Intellektuellen. Innerhalb von nur zwei Jahrzehnten habe 
sich deren Selbstverständnis von einer zunächst anti-amerikanischen 
Grundhaltung zu einer dezidiert anti-kommunistischen und 
antisowjetischen Positionierung gewandelt. Laut der Studie sei dabei 
den Medien eine maßgebliche Rolle zugefallen. (Ritz, Hauke. Vom 
Niedergang des Westens zur Neuerfindung Europas (S.204). Promedia 
Verlag. Kindle-Version.) 

Wie ist es zu dieser Transformation der französischen Intellektuellen gekommen?  

Entscheidend hierfür war der Auftritt einer neuen Generation von 
Intellektuellen, die sogenannten »nouveaux philosophes« (neuen 
Philosophen), die anders als die vorangegangene Generation nicht 
länger mit der Kommunistischen Partei verbunden gewesen seien. Es sei 
diesen neuen Philosophen vor allem mit der Hilfe von Fernsehinterviews 
gelungen, allmählich die ältere Generation an Intellektuellen 



herauszufordern und schließlich zu verdrängen. Auf diese Weise wäre 
der Anti-Amerikanismus etwa von Jean-Paul Sartre allmählich durch den 
Anti-Sowjetismus André Glucksmanns, Bernhard-Henri Lévys, Michel 
Foucaults und vieler anderer ersetzt worden. (ebd. S. 205) Faktisch 
beschreibt die Studie, wie in Frankreich während des Kalten Krieges ein 
Netzwerk an Intellektuellen entstanden ist, das den öffentlichen Diskurs 
förmlich gekapert und umgedreht hat. Infolgedessen wurden die 
Institutionen der Arbeiterbewegung – nämlich ihrer Intellektuellen, ihre 
Medien, Gewerkschaften sowie Parteien – systematisch geschwächt. 
(Ritz, Hauke. Vom Niedergang des Westens zur Neuerfindung Europas 
(S.207). Promedia Verlag. Kindle-Version.) 

Wenn man diesen Erläuterungen folgen darf, dann ist der Übergang vom 
Existentialismus zum Postmodernismus auch das Resultat einer Kampagne der CIA.   

Fortsetzung folgt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 


