Postmodernismus, Marxismus und
Existentialismus (Teil 2)

Alfred Dandyk

In der letzten Abhandlung wurde das Thema dieser Aufsatzreihe etwas genauer
bestimmt. Es geht darum, den Existentialismus Sartres im Verhaltnis zum Marxismus
und Postmodernismus deutlicher zu positionieren. Ein Ergebnis ist, dass Sartre seinen
Existentialismus als eine ,Enklave innerhalb des Marxismus* definiert. Er unterscheidet
zwischen einem orthodoxen Marxismus, den er kritisiert, und einem authentischen
Marxismus, den er praferiert.

Weiterhin wurde der Postmodernismus am Beispiel Lacans vorgestellt und die
entsprechende Problematik erlautert. Es ist nicht unproblematisch, Lacan zur
Postmoderne zu zahlen, aber die Wirkungsgeschichte seines Denkens macht diese
Zuordnung dennoch plausibel. Die Problematik der Psychoanalyse bei Freud und bei
Lacan wurde erlautert, insbesondere hinsichtlich der beanspruchten
Wissenschaftlichkeit. Lacans Anliegen, die Mathematik als Hilfswissenschaft in seine
Uberlegungen einzubauen, wurde erdrtert und die entsprechende Schwierigkeit
thematisiert. Insgesamt zeigte sich, dass die Postmoderne nicht nur hinsichtlich der
Wissenschaftlichkeit Fragen aufwirft, sondern sogar im Verdacht steht, an einem
Mangel an Seriositat zu leiden.

Hier soll ein bestimmter Aspekt der Psychoanalyse Lacans im Vordergrund stehen, der
mit dem Schlagwort ,,Dezentrierung des Subjekts“ bezeichnet wird. Was bedeutet diese
Formulierung? Eine Kl liefert folgende kurze Erlduterungen:

Das Subjekt ist nicht Ursprung der Bedeutung, sondern Produkt der
Bedeutungsprozesse. (Kl)

Ein herausragendes Kennzeichen der menschlichen Existenz ist sicherlich die
Zuschreibung von Bedeutungen. Der Morgenstern und der Abendstern sind
unterschiedliche Phanomene am Himmel. Irgendwann kamen Menschen zu der
Erkenntnis, dass es sich um dasselbe Objekt handelt, heute ,Venus® genannt.
Bestimmte Tiere werden als ,,heilige Wesen“ verehrt oder als potentielle Nahrungsmittel
gedeutet und so weiter. Lacan postuliert nun, dass das Subjekt nicht der Ursprung der
Bedeutungen, sondern selbst Produkt von Bedeutungsprozessen ist. Mit anderen
Worten: Das Subjekt entwickelt sich an Hand vorgangiger und begleitender
Bedeutungsprozesse. In diesem Sinne ruht das Subjekt nicht in sich selbst und ist auch
nicht die Quelle der Bedeutungen, sondern nur das Erzeugnis eines Ubergeordneten
Vorganges.

Das Subjekt ist nicht Zentrum, sondern Bruchstelle. (Kl)



Auf diese Weise driickt Lacan einen grundlegenden Mangel an Identitat des Subjekts
aus. Er benutzt daflir die franzosische Formel ,,sujet barré“, das heit das
»durchgestrichene Subjekt”. Das Subjekt ist demnach keine einheitliche Ganzheit,
sondern ein gespaltenes Wesen. Es ist gespalten zwischen

dem, was es sagt

und dem, was es meint
dem Bewussten

und dem Unbewussten
dem Bild des Ich

und dem realen Mangel

o O O 0O O O

Das Subjekt ist demnach dadurch gekennzeichnet, dass es eine postulierte Identitét nicht
wirklich ausfiillen kann. Wenn es etwas meint und sich mitteilen will, muss es seine Meinung
ausdriicken, wobei das Ausgedriickte nicht dem entspricht, was es meint. Dariiber hinaus kann
das Ausgedriickte vom Andern entfremdet werden. Das Subjekt ist Bewusstsein; aber als
Bewusstsein ist es nicht Herr im eigenen Hause, sondern wird vom Unbewussten beeinflusst.
Das Subjekt macht ein Bild von sich selbst und iibersieht dabei den realen Mangel.

Das Subjekt ist nicht autonom, sondern heteronom konstituiert. (Kl)

Die Benennung des Subjekts mit einem Namen erfolgt nicht durch das Subjekt, sondern
durch den Andern. Das Subjekt wird demnach in seiner Namensidentitat vom Andern
gesetzt. Seine Konstituierung ist nicht autonom, sondern heteronom. Man kann diese
Benennung erweitern, indem man sie nicht nur als Namensgebung, sondern auch als
Valorisierung oder Devalorisierung auffasst, zum Beispiel im Rahmen einer
Klassengesellschaft, beim Rassismus oder bei der Zuschreibung von Eigenschaften wie
Slebenswert“ und ,,lebensunwert*.

Die Kl sieht in dieser Dezentrierung des Subjekts eine Kritik an bestimmten Aspekten der
Philosophie. Descartes zum Beispiel erfasst mit seinem ,,Cogito“ die Quelle der
Erkenntnis im Subjekt, so jedenfalls die Deutung Lacans. Die Hermeneutik erkennt das
Subjekt als Zentrum der Sprache und der Auslegung von Texten. Die Existenzphilosophie
erblickt das Subjekt als Ursprung des Begehrens und die klassische Ethik verortet die
Begriffe Schuld und Verantwortungim Ich.

In Wirklichkeit ist das Subjekt jedoch im Sinne Lacans

e ein Effekt

e ein Ortder Leerstelle

e ein Produkt der symbolischen Ordnung
e ein Mangel, der spricht

o (Ki)

Die Bedeutung Lacans als Vorlaufer der Postmoderne liegt unter anderem



darin, dass herausragende Vertreter dieser Denkrichtung ahnliche Vorstellungen vom
Subjekt entwickeln, obwohlimmer im Einzelfall spezielle Affinitaten und Differenzen
aufgewiesen werden mussen. Die Kl nennt als Beispiele:

e Foucaults Tod des Menschen

e Derridas Dekonstruktion des Autors

e Gadamer/Hermeneutik (die Sprache spricht uns)
e Saussures Strukturalismus (Differenz statt Essenz)

Sartre positioniert sich eindeutig zur Theorie der ,,Dezentrierung des Subjekts®. Er
bestatigt sie, lasst aber durchblicken, dass er sie flr einen alten Hut halt:

Das Problem ist nicht, ob das Subjekt , dezentriert” ist oder nicht. In
gewissem Sinne ist es immer dezentriert. ,,Der“ Mensch existiert nicht,
und Marx hat ihn schon lange vor Foucault oder Lacan verworfen, als er
sagte: “Ich sehe keinen Menschen, ich sehe nur Arbeiter, Blirger und
Intellektuelle. (Sartre; in Gunther Schiwy, Der franzésische
Strukturalismus, S. 211)

Mit anderen Worten: Das ,,dezentrierte Subjekt® ist bei Marx und Sartre immer schon
durch den Begriff der Situation eingepreist. Es gibt kein freischwebendes Subjekt,
sondern immer nur konkrete Menschen in konkreten Situationen. Infolgedessen sind die
Menschen immer schon auf die Vorgegebenheiten der Situation bezogen.

Sartre weist darauf hin, dass der Gedanke der ,Dezentrierung des Subjekts® im Sinne
der Psychoanalyse von Freud kommt:

Der Gedanke kommt von Freud, der dem Subjekt bereits einen
zweideutigen Platz anwies. Eingezwangt zwischen ,,Es“ und ,, Uber-Ich“
dhnelt das menschliche Subjekt, so wie der Psychoanalytiker es sieht,
ein wenig DE GAULLE zwischen der Sowjetunion und den Vereinigten
Staaten. (ebd., S. 210)

Sartre lasst auch erkennen, dass er das stabile Subjekt, das irgendwo sein Zentrum hat
und folglich nicht dezentriert ist, flur eine Art des Pappkameraden oder Strohmanns halt,
der nur aufgestellt wird, um ihn anschlieBend umhauen zu kénnen:

Der Pappkamerad oder Strohmann heiBt so, weil er ein bequemes Ziel
darstellt. Ein unbewegliches Ziel aus Pappe kann man leichter treffen als
ein bewegliches aus Fleisch und Blut. Und den Strohmann baut man auf
und fackelt ihn dann unter groBem Getése ab. Na logisch! Der
Pappkamerad

Sartre sagt dazu:

Wenn man darauf besteht, unter Subjekt eine Art von substanziellem Ich
zu verstehen oder eine immer mehr oder weniger gegebene zentrale
Kategorie, von der aus sich die Reflexion entwickelt, dann ist das Subjekt


https://www.hoheluft-magazin.de/2015/11/na-logisch-der-pappkamerad/
https://www.hoheluft-magazin.de/2015/11/na-logisch-der-pappkamerad/

schon lange tot. Ich selbst habe diese Konzeption in meinem ersten
Aufsatz Uber Husserl kritisiert. (Sartre; in: Gunther Schiwy, Der
franzésische Strukturalismus, S. 211)

Sartre spielt hier unter anderem auf sein Werk ,,Die Transzendenz des Ego® an, in dem er
Husserls Konzept des ,Transzendentalen Ich* kritisiert, weil dieses dem Begriff der
Intentionalitat widerspricht. ,Intentionalitat” ist ein Konzept Husserls, das Sartre zur
Grundlage seiner Philosophie macht. Mit dem Begriff der Intentionalitat ist die
Dezentrierung des Subjekts im Sinne von Heideggers ,,In-der-Welt-sein“ mitgedacht.
Heidegger geht sogar so weit, auf das Wort ,Subjekt” ganz zu verzichten, ein Schritt, den
Sartre allerdings ablehnt. In dieser Hinsicht ist es angebracht, in Heidegger einen der
Vater der Postmoderne zu erkennen.

Indem Lacan das ,,dezentrierte Subjekt” an die groBe Glocke hangt, rennt er offene
Tdren ein und fuhrt einen Kampf gegen Windmuhlen; denn das Subjekt im Sinne einer
substanziellen Wesenheit ist seit langem tot, wie Sartre sagt. Die neuzeitliche
Philosophie, oder die Moderne, wie man auch zu sagen pflegt, ist von einer
fortschreitenden Entsubstanzialisierung des Subjekts gekennzeichnet. Eine andere
Frage ist allerdings, ob Lacan und seine Nachfolger die richtigen Konsequenzen aus
diesem Gedanken ziehen. In dieser Hinsicht meldet Sartre groBe Zweifel an. Er schreibt:

Doch impliziert die anféngliche Dezentrierung, die den Menschen hinter
den Strukturen verschwinden lasst, selbst eine Negativitat: der Mensch
erscheint hinter dieser Negation. Ein Subjekt oder Subjektivitat, wenn Sie
so wollen, existiert in dem Augenblick, wo sein Bemuhen einsetzt, tiber
die gegebene Situation hinauszugehen, indem man sie konserviert.
Dieses Uberschreiten ist das eigentliche Problem. Man muss begreifen,
wie das Subjekt oder die Subjektivitat auf einer Basis, die vorgangig ist,
sich durch einen fortlaufenden Prozess der Interiorisierung und erneuter
Exteriorisierung konstituiert. (ebd., S. 211)

Nach Sartre ist das Subjekt eine ,,Faktizitat-Transzendenz”. Die Faktizitat ist das situativ
Vorgegebene, dasjenige, woraufhin das Subjekt von Anfang an dezentriert ist. Zum
Subjekt gehort aber auch die Fahigkeit der Negativitat, also die Moglichkeit, das
Vorgegebene zu tiberschreiten. Das Wort ,,Uberschreiten® ist im Sinne Hegels als ein
»,DarUuber-hinaus-gehen* bei gleichzeitiger ,,Aufbewahrung® zu verstehen. Die
Transzendenz im Sinne Sartres ist demnach gleichzeitig eine Bestatigung und eine
Uberwindung der Faktizitat. In diesem Sinne ist die Subjektivitat ein ,fortlaufender
Prozess der Interiorisierung und erneuter Exteriosiierung®, der das Subjekt konstituiert.
Das Subjekt ist so gesehen Akteur und Produkt einer historischen Dialektik.

Wenn man bedenkt, dass die ,Dezentrierung des Subjekts“ von manchen
postmodernen Philosophen auch als ,Verschwinden des Subjekts“ gedeutet wird, dann
erkennt man, dass hier die Differenz zwischen der Philosophie Heideggers auf der einen
Seite und dem Existentialismus Sartres auf der anderen Seite verhandelt wird. Foucault
lasst das Subjekt ,verschwinden®, ganz im Sinne Heideggers, wahrend Sartre die
kartesianische Philosophie hochhalt, indem er zwar die Dezentrierung des Subjekts



anerkennt, aber das Verschwinden des Subjekts ablehnt. Sartres Anerkennung der
Dezentrierung liegt in seinem Begriff der Faktizitdt und seine Ablehnung des
Verschwindens in dem Begriff der Transzendenz.

Ein entscheidender Punkt ist auch die Abwertung der Geschichte durch den
Strukturalismus, der mit der Postmoderne verbunden ist. Sartre sagt dazu:

Das Verschwinden oder, wie Lacan sagt, das , Aus-dem-Zentrum-
Ricken® [...] des Subjekts ist mit der Abwertung der Geschichte
verbunden. Wenn es keine Praxis mehr gibt, kann es auch kein Subjekt
mehr geben. Was sagen uns Lacan und die Psychoanalytiker, die sich
auf ihn berufen? Der Mensch denkt nicht, er wird gedacht, so wie er flir
gewisse Linguisten gesprochen wird. In diesem Prozess steht das
Subjekt nicht mehr im Mittelpunkt. Es ist ein Element unter anderen, und
das Wesentliche ist die ,,Schicht“ oder, wenn Sie das vorziehen, die
Struktur, in der es gefangen ist und die es konstituiert. (ebd., S. 210)

Der springende Punkt ist deutlich erkennbar: Wenn der Mensch auch ein ,,dezentriertes
Subjekt” ist, so steht er fur Sartre dennoch im Mittelpunkt des Interesses. Und wenn er
nicht im Mittelpunkt des Interesses stehen sollte, dann sollte er zumindest dort stehen.
Denn es geht hier um die menschliche Realitat in ihrer Ganzheit, und diese umfasst
nicht nur Ontologie und Psychoanalyse, sondern auch die politische Moral. Sartre
druckt das im Sinne des Marxismus so aus: ,,Der Mensch macht die Geschichte in
einem ihm vorgegebenen Milieu.” In diesem Sinne ist der existentialistische
Humanismus eine ,,Enklave innerhalb des Marxismus®.

Mit dem Menschen ist der Begriff der Handlung oder der Begriff der Praxis unauflosbar
verbunden. Wenn es kein Subjekt gibt, dann gibt es auch keine Handlung. Ein
Strukturalist wirde vielleicht sagen, dass es die Struktur ist, die handelt. Das Subjekt
wird demnach hochstens ,,behandelt”, und zwar vom Psychoanalytiker. Im Sinne des
existentialistischen Humanismus ist der Mensch jedoch ein handelndes Wesen. Die
Faktizitat dezentriert ihn, da hat Lacan recht, aber die Transzendenz macht ihn zum
Zentrum der Handlung und zur Quelle der Verantwortung.

Der Strukturalismus und die damit zusammenhangende Postmoderne ist fur Sartre ein
Angriff auf die Relevanz der Geschichte. Denn der Strukturalismus betont die
synchronen Strukturen und marginalisiert die Uberginge zwischen diesen Strukturen.
Zum Beispiel handelt es sich bei Foucaults Geschichtsphilosophie weniger um eine
»Archaologie® wie dieser behauptet, sondern eher um eine ,,Geologie®, wie Sartre sagt.
Er betont die isolierten Schichten und ignoriert die Phasen des Wandels. Es sind aber
gerade die Transformationen, welche die Kraft der Negativitat des Menschen sichtbar
machen. In diesem Sinne tendieren Strukturalismus und Postmoderne dazu, den
Humanismus der Geschichte, der die Geschichte zu einer Angelegenheit des Menschen
und den Menschen zu einem Akteur der historischen Dialektik macht, durch die
Wissenschaft von den Strukturen zu ersetzen.



Hinter dem Angriff auf die Geschichte steht fur Sartre allerdings ein Angriff auf Karl Marx,
denn flr Sartre ist der authentische Marxismus die einzig sinnvolle Geschichtstheorie
unserer Zeit:

Ein Historiker kann heute Nicht-Marxist sein; doch er weiBB, dass man
nicht ernsthaft Geschichte schreiben kann, ohne an die erste Stelle die
materiellen Elemente im Leben der Menschen, die
Produktionsverhéaltnisse, die Praxis zu setzen —, selbst wenn er wie ich
glaubt, dass oberhalb dieser Verhéltnisse die ,,Suprastrukturen® relativ
unabhéangige Bereiche darstellen. (ebd., S. 209)

Sartre pladiert offensichtlich flir einen authentischen Marxismus, der ebenso
offensichtlich ein Historischer Materialismus ist. Er setzt demnach die
Lebensverhaltnisse, die Produktionsverhéaltnisse und die menschliche Praxis an die
erste Stelle der Einflussfaktoren. Uber Einzelheiten, wie zum Beispiel die Theorie des
Uberbaus, kann man diskutieren. Aber selbst ein Historiker, der sich nicht als einen
Marxisten bezeichnen wurde, wird heutzutage nicht vermeiden kénnen, den
Historischen Materialismus zu praferieren, so jedenfalls Sartre.

Allerdings gab es fur Sartre auch Historiker, die einer ausgesprochen burgerlichen
Ideologie verpflichtet und infolgedessen dem Historischen Materialismus gegenuber
abgeneigt waren:

Friher fochten die burgerlichen Ideologen die marxistische Theorie der
Geschichte im Namen einer anderen Theorie an. Man schrieb eine
Ideengeschichte wie Toynbee, oder man stellte die Folge der Kulturen als
organischen Prozess dar, oder man zeigte den Nicht-Sinn, die Absurditat
einer Geschichte ,voll Larm und Zorn“ auf wie Camus. Alle diese
pseudohistorischen Konstruktionen waren so lange wirksam, weil die
Fachhistoriker nicht auf sie eingingen. (ebd., S. 208/209)

Sartre argumentiert demnach im Sinne des Klassenkampfes. Es gibt die blrgerlichen
Ideologien, die zum Beispiel die Interessen des Kapitals vertreten, und es gibt die
marxistische Theorie, welche die Interessen der arbeitenden Bevdlkerung vertritt.
Toynbee, Spengler und Camus sind fur ihn Vertreter der burgerlichen Klasse und sie
formulieren deswegen pseudohistorische Konstruktionen. Sie stellen nicht die
materiellen Verhaltnisse in den Mittelpunkt, sondern die Welt der Ideen (Toynbee), das
organische Leben der Epochen (Spengler), oder die Absurditat des Daseins (Camus).
Sartres Punkt ist nun, dass der Strukturalismus und die Postmoderne zu den
burgerlichen Ideologien zu zahlen sind, deren eigentliches Angriffsziel der Marxismus
und die Utopie des Sozialismus ist.

Es soll noch einmal betont werden, dass Sartre kein Gegner von Strukturen, sondern ein
Gegner des Strukturalismus ist. Er erkennt viele der Struktur-Analysen an, legt aber Wert
auf eine adaquate Begrenzung des Anwendungsbereiches. Vor allem weist er den
Strukturalismus ab, wenn dieser die historische Dialektik bekampft, die Foucault



»Doxologie“ nennt und bemangelt, wahrend die historische Dialektik im Zentrum von
Sartres Philosophie steht.

Man kann also von einem Kulturkampf zwischen den burgerlichen Ideologien und dem
Marxismus sprechen. Nach dem Zweiten Weltkrieg, also zur aktiven Zeit Sartres, spielte
sich dieser Kulturkampf im Rahmen des Kalten Krieges ab. Auffallig ist, dass in der
Anfangszeit, vielleicht von 1950 bis 1970 der Existentialismus Sartres sehr popular war,
wahrend ab 1970 die Attraktivitat des Existentialismus deutlich nachlieB und die
Philosophen der Postmoderne dominant in Erscheinung traten. Man stellte Sartre als
den letzten Philosophen vor, was eine andere Art war zu sagen, dass die Philosophie tot
sei. (Schiwy, Der franzdsische Strukturalismus, S. 212). Demgegenuber galten Foucault
und Derrida als die neuen, modernen Denker, die den verstaubten Existentialismus
Sartres ersetzen sollten. Und man muss zugeben, dass dieser kulturelle Phasensprung
erfolgreich war. Worauf ist diese Transformation des Kulturlebens zurtickzufiihren?
Dieses Thema soll im nachsten Aufsatz besprochen werden.






