
Postmodernismus, Marxismus und 
Existentialismus (Teil 2) 
Alfred Dandyk 

 

In der letzten Abhandlung wurde das Thema dieser Aufsatzreihe etwas genauer 
bestimmt. Es geht darum, den Existentialismus Sartres im Verhältnis zum Marxismus 
und Postmodernismus deutlicher zu positionieren. Ein Ergebnis ist, dass Sartre seinen 
Existentialismus als eine „Enklave innerhalb des Marxismus“ definiert. Er unterscheidet   
zwischen einem orthodoxen Marxismus, den er kritisiert, und einem authentischen 
Marxismus, den er präferiert. 

Weiterhin wurde der Postmodernismus am Beispiel Lacans vorgestellt und die 
entsprechende Problematik erläutert. Es ist nicht unproblematisch, Lacan zur 
Postmoderne zu zählen, aber die Wirkungsgeschichte seines Denkens macht diese 
Zuordnung dennoch plausibel. Die Problematik der Psychoanalyse bei Freud und bei 
Lacan wurde erläutert, insbesondere hinsichtlich der beanspruchten 
Wissenschaftlichkeit. Lacans Anliegen, die Mathematik als Hilfswissenschaft in seine 
Überlegungen einzubauen, wurde erörtert und die entsprechende Schwierigkeit 
thematisiert. Insgesamt zeigte sich, dass die Postmoderne nicht nur hinsichtlich der 
Wissenschaftlichkeit Fragen aufwirft, sondern sogar im Verdacht steht, an einem 
Mangel an Seriosität zu leiden. 

Hier soll ein bestimmter Aspekt der Psychoanalyse Lacans im Vordergrund stehen, der 
mit dem Schlagwort „Dezentrierung des Subjekts“ bezeichnet wird. Was bedeutet diese 
Formulierung? Eine KI liefert folgende kurze Erläuterungen: 

Das Subjekt ist nicht Ursprung der Bedeutung, sondern Produkt der 
Bedeutungsprozesse. (KI) 

Ein herausragendes Kennzeichen der menschlichen Existenz ist sicherlich die 
Zuschreibung von Bedeutungen. Der Morgenstern und der Abendstern sind 
unterschiedliche Phänomene am Himmel. Irgendwann kamen Menschen zu der 
Erkenntnis, dass es sich um dasselbe Objekt handelt, heute „Venus“ genannt. 
Bestimmte Tiere werden als „heilige Wesen“ verehrt oder als potentielle Nahrungsmittel 
gedeutet und so weiter.  Lacan postuliert nun, dass das Subjekt nicht der Ursprung der 
Bedeutungen, sondern selbst Produkt von Bedeutungsprozessen ist. Mit anderen 
Worten: Das Subjekt entwickelt sich an Hand vorgängiger und begleitender 
Bedeutungsprozesse. In diesem Sinne ruht das Subjekt nicht in sich selbst und ist auch 
nicht die Quelle der Bedeutungen, sondern nur das Erzeugnis eines übergeordneten 
Vorganges. 

Das Subjekt ist nicht Zentrum, sondern Bruchstelle. (KI) 



Auf diese Weise drückt Lacan einen grundlegenden Mangel an Identität des Subjekts 
aus. Er benutzt dafür die französische Formel „sujet barré“, das heißt das 
„durchgestrichene Subjekt“.  Das Subjekt ist demnach keine einheitliche Ganzheit, 
sondern ein gespaltenes Wesen. Es ist gespalten zwischen 

o dem, was es sagt 
o und dem, was es meint 
o dem Bewussten 
o und dem Unbewussten 
o dem Bild des Ich 
o und dem realen Mangel 

Das Subjekt ist demnach dadurch gekennzeichnet, dass es eine postulierte Identität nicht 
wirklich ausfüllen kann. Wenn es etwas meint und sich mitteilen will, muss es seine Meinung 
ausdrücken, wobei das Ausgedrückte nicht dem entspricht, was es meint. Darüber hinaus kann 
das Ausgedrückte vom Andern entfremdet werden. Das Subjekt ist Bewusstsein; aber als 
Bewusstsein ist es nicht Herr im eigenen Hause, sondern wird vom Unbewussten beeinflusst. 
Das Subjekt macht ein Bild von sich selbst und übersieht dabei den realen Mangel.  

Das Subjekt ist nicht autonom, sondern heteronom konstituiert. (KI) 

Die Benennung des Subjekts mit einem Namen erfolgt nicht durch das Subjekt, sondern 
durch den Andern. Das Subjekt wird demnach in seiner Namensidentität vom Andern 
gesetzt. Seine Konstituierung ist nicht autonom, sondern heteronom. Man kann diese 
Benennung erweitern, indem man sie nicht nur als Namensgebung, sondern auch als 
Valorisierung oder Devalorisierung auffasst, zum Beispiel im Rahmen einer 
Klassengesellschaft, beim Rassismus oder bei der Zuschreibung von Eigenschaften wie 
„lebenswert“ und „lebensunwert“. 

Die KI sieht in dieser Dezentrierung des Subjekts eine Kritik an bestimmten Aspekten der 
Philosophie. Descartes zum Beispiel erfasst mit seinem „Cogito“ die Quelle der 
Erkenntnis im Subjekt, so jedenfalls die Deutung Lacans. Die Hermeneutik erkennt das 
Subjekt als Zentrum der Sprache und der Auslegung von Texten. Die Existenzphilosophie 
erblickt das Subjekt als Ursprung des Begehrens und die klassische Ethik verortet die 
Begriffe Schuld und Verantwortung im Ich. 

In Wirklichkeit ist das Subjekt jedoch im Sinne Lacans 

• ein Effekt 
• ein Ort der Leerstelle 
• ein Produkt der symbolischen Ordnung 
• ein Mangel, der spricht 
• (KI) 

 

Die Bedeutung Lacans als Vorläufer der Postmoderne liegt unter anderem 



darin, dass herausragende Vertreter dieser Denkrichtung ähnliche Vorstellungen vom 
Subjekt entwickeln, obwohl immer im Einzelfall spezielle Affinitäten und Differenzen 
aufgewiesen werden müssen. Die KI nennt als Beispiele: 

• Foucaults Tod des Menschen 
• Derridas Dekonstruktion des Autors 
• Gadamer/Hermeneutik (die Sprache spricht uns) 
• Saussures Strukturalismus (Differenz statt Essenz) 

 

Sartre positioniert sich eindeutig zur Theorie der „Dezentrierung des Subjekts“. Er 
bestätigt sie, lässt aber durchblicken, dass er sie für einen alten Hut hält: 

Das Problem ist nicht, ob das Subjekt „dezentriert“ ist oder nicht. In 
gewissem Sinne ist es immer dezentriert. „Der“ Mensch existiert nicht, 
und Marx hat ihn schon lange vor Foucault oder Lacan verworfen, als er 
sagte: “Ich sehe keinen Menschen, ich sehe nur Arbeiter, Bürger und 
Intellektuelle.“ (Sartre; in Günther Schiwy, Der französische 
Strukturalismus, S. 211) 

Mit anderen Worten: Das „dezentrierte Subjekt“ ist bei Marx und Sartre immer schon 
durch den Begriff der Situation eingepreist. Es gibt kein freischwebendes Subjekt, 
sondern immer nur konkrete Menschen in konkreten Situationen. Infolgedessen sind die 
Menschen immer schon auf die Vorgegebenheiten der Situation bezogen. 

Sartre weist darauf hin, dass der Gedanke der „Dezentrierung des Subjekts“ im Sinne 
der Psychoanalyse von Freud kommt: 

Der Gedanke kommt von Freud, der dem Subjekt bereits einen 
zweideutigen Platz anwies. Eingezwängt zwischen „Es“ und „Über-Ich“, 
ähnelt das menschliche Subjekt, so wie der Psychoanalytiker es sieht, 
ein wenig DE GAULLE zwischen der Sowjetunion und den Vereinigten 
Staaten. (ebd., S. 210) 

Sartre lässt auch erkennen, dass er das stabile Subjekt, das irgendwo sein Zentrum hat 
und folglich nicht dezentriert ist, für eine Art des Pappkameraden oder Strohmanns hält, 
der nur aufgestellt wird, um ihn anschließend umhauen zu können: 

Der Pappkamerad oder Strohmann heißt so, weil er ein bequemes Ziel 
darstellt. Ein unbewegliches Ziel aus Pappe kann man leichter treffen als 
ein bewegliches aus Fleisch und Blut. Und den Strohmann baut man auf 
und fackelt ihn dann unter großem Getöse ab. Na logisch! Der 
Pappkamerad 

Sartre sagt dazu: 

Wenn man darauf besteht, unter Subjekt eine Art von substanziellem Ich 
zu verstehen oder eine immer mehr oder weniger gegebene zentrale 
Kategorie, von der aus sich die Reflexion entwickelt, dann ist das Subjekt 

https://www.hoheluft-magazin.de/2015/11/na-logisch-der-pappkamerad/
https://www.hoheluft-magazin.de/2015/11/na-logisch-der-pappkamerad/


schon lange tot. Ich selbst habe diese Konzeption in meinem ersten 
Aufsatz über Husserl kritisiert. (Sartre; in: Günther Schiwy, Der 
französische Strukturalismus, S. 211) 

Sartre spielt hier unter anderem auf sein Werk „Die Transzendenz des Ego“ an, in dem er 
Husserls Konzept des „Transzendentalen Ich“ kritisiert, weil dieses dem Begriff der 
Intentionalität widerspricht. „Intentionalität“ ist ein Konzept Husserls, das Sartre zur 
Grundlage seiner Philosophie macht. Mit dem Begriff der Intentionalität ist die 
Dezentrierung des Subjekts im Sinne von Heideggers „In-der-Welt-sein“ mitgedacht. 
Heidegger geht sogar so weit, auf das Wort „Subjekt“ ganz zu verzichten, ein Schritt, den 
Sartre allerdings ablehnt. In dieser Hinsicht ist es angebracht, in Heidegger einen der 
Väter der Postmoderne zu erkennen. 

Indem Lacan das „dezentrierte Subjekt“ an die große Glocke hängt, rennt er offene 
Türen ein und führt einen Kampf gegen Windmühlen; denn das Subjekt im Sinne einer 
substanziellen Wesenheit ist seit langem tot, wie Sartre sagt. Die neuzeitliche 
Philosophie, oder die Moderne, wie man auch zu sagen pflegt, ist von einer 
fortschreitenden Entsubstanzialisierung des Subjekts gekennzeichnet. Eine andere 
Frage ist allerdings, ob Lacan und seine Nachfolger die richtigen Konsequenzen aus 
diesem Gedanken ziehen. In dieser Hinsicht meldet Sartre große Zweifel an. Er schreibt: 

Doch impliziert die anfängliche Dezentrierung, die den Menschen hinter 
den Strukturen verschwinden lässt, selbst eine Negativität: der Mensch 
erscheint hinter dieser Negation. Ein Subjekt oder Subjektivität, wenn Sie 
so wollen, existiert in dem Augenblick, wo sein Bemühen einsetzt, über 
die gegebene Situation hinauszugehen, indem man sie konserviert. 
Dieses Überschreiten ist das eigentliche Problem. Man muss begreifen, 
wie das Subjekt oder die Subjektivität auf einer Basis, die vorgängig ist, 
sich durch einen fortlaufenden Prozess der Interiorisierung und erneuter 
Exteriorisierung konstituiert. (ebd., S. 211) 

Nach Sartre ist das Subjekt eine „Faktizität-Transzendenz“. Die Faktizität ist das situativ 
Vorgegebene, dasjenige, woraufhin das Subjekt von Anfang an dezentriert ist. Zum 
Subjekt gehört aber auch die Fähigkeit der Negativität, also die Möglichkeit, das 
Vorgegebene zu überschreiten. Das Wort „Überschreiten“ ist im Sinne Hegels als ein 
„Darüber-hinaus-gehen“ bei gleichzeitiger „Aufbewahrung“ zu verstehen. Die 
Transzendenz im Sinne Sartres ist demnach gleichzeitig eine Bestätigung und eine 
Überwindung der Faktizität. In diesem Sinne ist die Subjektivität ein „fortlaufender 
Prozess der Interiorisierung und erneuter Exteriosiierung“, der das Subjekt konstituiert. 
Das Subjekt ist so gesehen Akteur und Produkt einer historischen Dialektik. 

Wenn man bedenkt, dass die „Dezentrierung des Subjekts“ von manchen 
postmodernen Philosophen auch als „Verschwinden des Subjekts“ gedeutet wird, dann 
erkennt man, dass hier die Differenz zwischen der Philosophie Heideggers auf der einen 
Seite und dem Existentialismus Sartres auf der anderen Seite verhandelt wird. Foucault 
lässt das Subjekt „verschwinden“, ganz im Sinne Heideggers, während Sartre die 
kartesianische Philosophie hochhält, indem er zwar die Dezentrierung des Subjekts 



anerkennt, aber das Verschwinden des Subjekts ablehnt. Sartres Anerkennung der 
Dezentrierung liegt in seinem Begriff der Faktizität und seine Ablehnung des 
Verschwindens in dem Begriff der Transzendenz. 

Ein entscheidender Punkt ist auch die Abwertung der Geschichte durch den 
Strukturalismus, der mit der Postmoderne verbunden ist. Sartre sagt dazu: 

Das Verschwinden oder, wie Lacan sagt, das „Aus-dem-Zentrum-
Rücken“ […] des Subjekts ist mit der Abwertung der Geschichte 
verbunden. Wenn es keine Praxis mehr gibt, kann es auch kein Subjekt 
mehr geben. Was sagen uns Lacan und die Psychoanalytiker, die sich 
auf ihn berufen? Der Mensch denkt nicht, er wird gedacht, so wie er für 
gewisse Linguisten gesprochen wird. In diesem Prozess steht das 
Subjekt nicht mehr im Mittelpunkt. Es ist ein Element unter anderen, und 
das Wesentliche ist die „Schicht“ oder, wenn Sie das vorziehen, die 
Struktur, in der es gefangen ist und die es konstituiert. (ebd., S. 210) 

Der springende Punkt ist deutlich erkennbar: Wenn der Mensch auch ein „dezentriertes 
Subjekt“ ist, so steht er für Sartre dennoch im Mittelpunkt des Interesses. Und wenn er 
nicht im Mittelpunkt des Interesses stehen sollte, dann sollte er zumindest dort stehen. 
Denn es geht hier um die menschliche Realität in ihrer Ganzheit, und diese umfasst 
nicht nur Ontologie und Psychoanalyse, sondern auch die politische Moral. Sartre 
drückt das im Sinne des Marxismus so aus: „Der Mensch macht die Geschichte in 
einem ihm vorgegebenen Milieu.“ In diesem Sinne ist der existentialistische 
Humanismus eine „Enklave innerhalb des Marxismus“. 

Mit dem Menschen ist der Begriff der Handlung oder der Begriff der Praxis unauflösbar 
verbunden. Wenn es kein Subjekt gibt, dann gibt es auch keine Handlung. Ein 
Strukturalist würde vielleicht sagen, dass es die Struktur ist, die handelt. Das Subjekt 
wird demnach höchstens „behandelt“, und zwar vom Psychoanalytiker. Im Sinne des 
existentialistischen Humanismus ist der Mensch jedoch ein handelndes Wesen. Die 
Faktizität dezentriert ihn, da hat Lacan recht, aber die Transzendenz macht ihn zum 
Zentrum der Handlung und zur Quelle der Verantwortung. 

Der Strukturalismus und die damit zusammenhängende Postmoderne ist für Sartre ein 
Angriff auf die Relevanz der Geschichte. Denn der Strukturalismus betont die 
synchronen Strukturen und marginalisiert die Übergänge zwischen diesen Strukturen. 
Zum Beispiel handelt es sich bei Foucaults Geschichtsphilosophie weniger um eine 
„Archäologie“, wie dieser behauptet, sondern eher um eine „Geologie“, wie Sartre sagt. 
Er betont die isolierten Schichten und ignoriert die Phasen des Wandels. Es sind aber 
gerade die Transformationen, welche die Kraft der Negativität des Menschen sichtbar 
machen.  In diesem Sinne tendieren Strukturalismus und Postmoderne dazu, den 
Humanismus der Geschichte, der die Geschichte zu einer Angelegenheit des Menschen 
und den Menschen zu einem Akteur der historischen Dialektik macht, durch die 
Wissenschaft von den Strukturen zu ersetzen.  



Hinter dem Angriff auf die Geschichte steht für Sartre allerdings ein Angriff auf Karl Marx, 
denn für Sartre ist der authentische Marxismus die einzig sinnvolle Geschichtstheorie 
unserer Zeit: 

Ein Historiker kann heute Nicht-Marxist sein; doch er weiß, dass man 
nicht ernsthaft Geschichte schreiben kann, ohne an die erste Stelle die 
materiellen Elemente im Leben der Menschen, die 
Produktionsverhältnisse, die Praxis zu setzen –, selbst wenn er wie ich 
glaubt, dass oberhalb dieser Verhältnisse die „Suprastrukturen“ relativ 
unabhängige Bereiche darstellen. (ebd., S. 209) 

Sartre plädiert offensichtlich für einen authentischen Marxismus, der ebenso 
offensichtlich ein Historischer Materialismus ist. Er setzt demnach die 
Lebensverhältnisse, die Produktionsverhältnisse und die menschliche Praxis an die 
erste Stelle der Einflussfaktoren. Über Einzelheiten, wie zum Beispiel die Theorie des 
Überbaus, kann man diskutieren. Aber selbst ein Historiker, der sich nicht als einen 
Marxisten bezeichnen würde, wird heutzutage nicht vermeiden können, den 
Historischen Materialismus zu präferieren, so jedenfalls Sartre. 

Allerdings gab es für Sartre auch Historiker, die einer ausgesprochen bürgerlichen 
Ideologie verpflichtet und infolgedessen dem Historischen Materialismus gegenüber 
abgeneigt waren: 

Früher fochten die bürgerlichen Ideologen die marxistische Theorie der 
Geschichte im Namen einer anderen Theorie an. Man schrieb eine 
Ideengeschichte wie Toynbee, oder man stellte die Folge der Kulturen als 
organischen Prozess dar, oder man zeigte den Nicht-Sinn, die Absurdität 
einer Geschichte „voll Lärm und Zorn“ auf wie Camus. Alle diese 
pseudohistorischen Konstruktionen waren so lange wirksam, weil die 
Fachhistoriker nicht auf sie eingingen. (ebd., S. 208/209) 

Sartre argumentiert demnach im Sinne des Klassenkampfes. Es gibt die bürgerlichen 
Ideologien, die zum Beispiel die Interessen des Kapitals vertreten, und es gibt die 
marxistische Theorie, welche die Interessen der arbeitenden Bevölkerung vertritt. 
Toynbee, Spengler und Camus sind für ihn Vertreter der bürgerlichen Klasse und sie 
formulieren deswegen pseudohistorische Konstruktionen. Sie stellen nicht die 
materiellen Verhältnisse in den Mittelpunkt, sondern die Welt der Ideen (Toynbee), das 
organische Leben der Epochen (Spengler), oder die Absurdität des Daseins (Camus). 
Sartres Punkt ist nun, dass der Strukturalismus und die Postmoderne zu den 
bürgerlichen Ideologien zu zählen sind, deren eigentliches Angriffsziel der Marxismus 
und die Utopie des Sozialismus ist. 

Es soll noch einmal betont werden, dass Sartre kein Gegner von Strukturen, sondern ein 
Gegner des Strukturalismus ist. Er erkennt viele der Struktur-Analysen an, legt aber Wert 
auf eine adäquate Begrenzung des Anwendungsbereiches. Vor allem weist er den 
Strukturalismus ab, wenn dieser die historische Dialektik bekämpft, die Foucault 



„Doxologie“ nennt und bemängelt, während die historische Dialektik im Zentrum von 
Sartres Philosophie steht. 

Man kann also von einem Kulturkampf zwischen den bürgerlichen Ideologien und dem 
Marxismus sprechen. Nach dem Zweiten Weltkrieg, also zur aktiven Zeit Sartres, spielte 
sich dieser Kulturkampf im Rahmen des Kalten Krieges ab. Auffällig ist, dass in der 
Anfangszeit, vielleicht von 1950 bis 1970 der Existentialismus Sartres sehr populär war, 
während ab 1970 die Attraktivität des Existentialismus deutlich nachließ und die 
Philosophen der Postmoderne dominant in Erscheinung traten. Man stellte Sartre als 
den letzten Philosophen vor, was eine andere Art war zu sagen, dass die Philosophie tot 
sei. (Schiwy, Der französische Strukturalismus, S. 212). Demgegenüber galten Foucault 
und Derrida als die neuen, modernen Denker, die den verstaubten Existentialismus 
Sartres ersetzen sollten. Und man muss zugeben, dass dieser kulturelle Phasensprung 
erfolgreich war.  Worauf ist diese Transformation des Kulturlebens zurückzuführen?  
Dieses Thema soll im nächsten Aufsatz besprochen werden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


